
1 
 

 
 
 
 

Konferencja naukowa 

Ofiara i ofiarność 
Warszawa, 23–25 września 2026 r. 

Uniwersytet Warszawski 
WYDZIAŁ „ARTES LIBERALES” • WYDZIAŁ LINGWISTYKI STOSOWANEJ • WYDZIAŁ POLONISTYKI 

 

 Pomysł konferencji zrodził się z przekonania, że aksjologii ofiary i postawie ofiarności 

Europa zawdzięcza fundamenty swojego pojmowania świata i przemian cywilizacyjnych. Bez 

obu tych kategorii nie sposób wytłumaczyć wielu aktualnych wzorców kulturowych, nawet 

jeżeli współcześnie zaciera się rozumienie sensu ofiarności, co wydaje się łączyć z coraz 

trudniejszym dostępem do judeochrześcijańskich archetypów ofiary. 

Tradycja śródziemnomorska widziała w ofierze często akt zniszczenia i unicestwienia 

tego, co ofiarowane (ofiary całopalne). Na śmierć krzyżową jako konieczne zadośćuczynienie 

kładzie nacisk między innymi Hans Urs von Balthasar. Św. Augustyn pisał jednak, że ofiarą 

może być każde dzieło, które łączy człowieka z Bogiem, to znaczy wszelki akt, którego celem 

jest najwyższe Dobro. W tym świetle formułą ofiarną staje się na przykład zdanie Hamleta 

„readiness is all”, które można zinterpretować jako dalekie echo postawy Chrystusa w 

Ogrójcu: gotowość Syna do pełnienia woli Ojca była już złożeniem ofiary. 

Czy dawne spory o podejście do ofiary i ofiarności — zarysowane wyżej zaledwie 

hasłowo — są współcześnie kontynuowane i uważane za inspirację dla dzisiejszych 

sposobów rozumienia obu tych pojęć?  

W Muzeum Prado obraz Francisca de Zurbarána Agnus Dei znajduje się obecnie w 

dziale martwe natury, pomiędzy płótnami, na których ukazano połcie mięsa i tusze 

zwierzęce. Czy można to uznać za przykład interpretacji, którą tradycja judeochrześcijańska 

uznałaby za wypaczenie? A jeśli tak, to jakie kulturowe procesy doprowadziły do takich 

odczytań? 

Z kolei w kontrowersyjnej książce Duch terrotyzmu: Requiem dla Twin Towers Jean 

Baudrillard stawia tezę, że zamach 11 września był „komunikatem” skierowanym przeciw 

cywilizacji Zachodu, w której zatarły się znaczenia rytuału i ofiary oraz zanika ofiarność. W 

podobny sposób krew była „atramentem”, którym dżihadyści pisali swoje przesłanie w 

czasie serii porwań w Afganistanie i Iraku. Można więc zapytać, w jakim stopniu i w jakich 

aspektach doktryny pochodzące spoza judeochrześcijańskiego kręgu kulturowego 

wyznaczają obecnie perspektywę postrzegania ofiary i wartościowania ofiarności. 



2 
 

Zaproszenie do nadsyłania zgłoszeń 

Czekamy na referaty, które na przykładach filozoficznych, teologicznych, literackich lub 

artystycznych w sposób przekrojowy zmierzą się z postawionymi wyżej przykładowo 

pytaniami, poruszając następujące problemy badawcze: 

 ewolucja konceptualizacji i reprezentacji ofiary i ofiarności na przestrzeni wieków w różnych 

kontekstach kulturowych i religijnych; 

 kategorie ofiary: krwawa i bezkrwawa („bita” i „śniedna”), przebłagalna i dziękczynna, fizyczna i 

psychiczna, składana publicznie i w skrytości serca, indywidualna, zbiorowa, wspólnotowa — ich 

ranga oraz proporcje obecności w różnych czasach i kontekstach kulturowych; 

 ofiara, poświęcenie, ofiarność – kształtowanie się i przemiana znaczeń w językowym obrazie 

świata; funkcje tradycji chrześcijańskiej i grecko-rzymskiego antyku w tym procesie (kontynuacja, 

dialog, spór); 

 relacja między byciem ofiarą a heroicznością, poświęceniem, posłuszeństwem, wiernością itd.; 

 rola miłości w różnych koncepcjach ofiary (więź z sacrum a więź z ludźmi, samotność i 

wspólnota); postawa przebaczenia oprawcom; 

 ofiara jako dar składany Bogu i ludziom a ofiara jako epifania; 

 ofiara i męczeństwo: męczennik jako naśladowca Chrystusa; męczeństwo jako wyraz wolności w 

ujęciu Ojców Kościoła i w późniejszych interpretacjach;  

 ofiarowanie i bycie ofiarowanym; zgoda i niezgoda na poświęcenie w interpretacjach ofiary np. 

Abrahama, Jeftego, Agamemnona; „skazanie” na heroizm; bunt wobec misji i przymusu 

uczestnictwa w aktach „bycia składanym” w ofierze; 

 kulturowe wzorce wzrastania w postawie ofiarności, gotowania się na złożenie ofiary i mierzenia 

się z perspektywą męczeństwa;  

 podmiotowy aspekt ofiary: ofiara jako proces duchowy, mentalny, ale też fizyczny; literackie 

obrazy zmagania się z postawą ofiarowywania się, lęku przed nim, rachowania się z sobą, 

Bogiem, innymi „siłami” (takimi jak sumienie czy presja zewnętrzna), dojrzewania do przyjęcia 

ofiary lub decyzji o jej odrzuceniu; 

 skutki składania siebie w ofierze (samotność, odrzucenie, ofiarnik jako „idol”); problem ofiary 

daremnej; 

 wpływ nauk psychologicznych, antropologicznych i ekonomicznych, a także nowoczesnych 

nurtów filozofii oraz trendów politycznych i edukacyjnych na sposób wartościowania i ujmowania 

postawy ofiarności; 

 historyczne rewizje celów wartych i niewartych ofiary oraz chrześcijańskie korzenie świeckich 

paradygmatów ofiarności; 

 konflikty odmiennych kulturowo modeli ofiary oraz ich interpretacje w tekstach kultury różnych 

epok; 

 czytelność ofiary Chrystusa oraz znaczenia viae crucis w kulturze współczesnej; mechanizmy i 

czynniki, w wyniku których zaciera się rozumienie chrześcijańskiej teologii cierpienia jako ofiary; 

 niesprawiedliwość i problematyczność ofiary; ofiara jako przejaw „bezbożnej pobożności” (Titus 

Andronicus); kontrowersje wokół terminu „Holokaust”; spory o postawę św. Maksymiliana 

Kolbego, bł. rodziny Ulmów; problem cierpienia niewinnego za i zamiast winnych; 

 uzurpacje ofiarnicze; szaleństwo ofiarowywania się; ofiara jako narzędzie terroru; czynienie ofiary 

z innych; 



3 
 

 sytuacje kulturowe sprzyjające pogłębianiu filozofii i teologii trudu i cierpienia jako ofiary oraz — 

przeciwnie — stymulujące procesy przekształcające ofiarność z ideału w ośmieszany lub 

tabuizowany przedmiot wstydu; literackie i artystyczne obrazy tych zjawisk; 

 przekształcenia tradycyjnego chrześcijańskiego pojmowania ofiary pod wpływem socjalizmu, 

ruchów robotniczych, kształtowania się nauki społecznej Kościoła; 

 wpływ tradycji religijnej na postrzeganie świata, hierarchię wartości i sposób działania 

rewolucjonistów, dżihadystów; 

 sekularyzacja pojęcia ofiary i ofiarności; deheroizacja, ośmieszanie, deprecjonowanie postaw 

ofiarniczych — ich filozoficzne uzasadnienia i kulturowe realizacje; obrazoburcze przedstawiania 

ofiary w kulturze masowej XX i XXI wieku; 

 świątynia jako miejsce składania ofiary; krzyż jako tron i ołtarz ofiarny; 

 Eucharystia jako ofiara; kontrowersje wokół sakramentu kapłaństwa oraz koncepcji mszy św. jako 

ofiary;  

 malarskie i literackie przedstawienia Baranka Ofiarnego; 

 poeta jako kapłan-męczennik; poezja jako ofiara oraz pisanie jako samoofiarowanie; 

 konwencje artystyczne i literackie przechowujące wzorce ofiary i ofiarności (epicedium, 

hagiografia, panegiryk, powieść tendencyjna), w tym gatunki zakładające współuczestnictwo 

odbiorcy: literackie (dramat liturgiczny, litania, tragedia) i filmowe; indywidualne świadectwa 

przetwarzania wspomnianych wzorców, zapisane w gatunkach dokumentu osobistego. 

 

Przewidujemy opłatę konferencyjną w wysokości 400 zł. Nie organizujemy noclegu, ale 

możemy zarezerwować miejsce w hotelu uniwersyteckim. 

 

Zgłoszenia prosimy przesyłać do 30 marca 2026 r. na adres ofiara@uw.edu.pl, załączając 

jeden plik (w formacie doc, docx, odt lub pdf). Powinny się w nim znajdować następujące 

informacje: imię i nazwisko, afiliacja, tytuł proponowanego referatu, abstrakt do 300 słów i 

notka biograficzna. 

 

Zapraszamy do śledzenia aktualności związanych z konferencją na profilu FB: 

https://www.facebook.com/ofiaraiofiarnosc. 

 

 

Komitet organizacyjny 

Małgorzata Grzegorzewska 

Ewa Hoffmann-Piotrowska 

Marta Łukaszewicz 

Witold Sadowski 

Paweł Stępień 

 

Sekretarz konferencji 

Katarzyna Kopka 

 

https://www.facebook.com/ofiaraiofiarnosc

