
Wydział „Artes Liberales”
Uniwersytet Warszawski

DEBATY
ARTES LIBERALES

TOM IX
2015

SYBERIA:
TRADYCJA I MODERNIZACJA

Redaktor 
Kamil Maria Wielecki

Warszawa 2015



DEBATY ARTES LIBERALES
Wydawnictwo ciągłe nieperiodyczne 

Wydziału „Artes Liberales” Uniwersytetu Warszawskiego

Komitet Redakcyjny

Jerzy Axer (Uniwersytet Warszawski), Jan Kieniewicz (Uniwersytet Warszawski), 
Andrzej Nowak (Uniwersytet Jagielloński), Krzysztof Rutkowski (Uniwersytet 
Warszawski), Piotr Salwa (Uniwersytet Warszawski), Roman Szporluk (prof. 
em., Harvard University), Ewa M. Thompson (Rice University), Piotr Wilczek 

(Uniwersytet Warszawski)

Redakcja i korekta
Kamil M. Wielecki, Vera Soloviova, Katarzyna Tomaszuk

Streszczenia 
Kamil M. Wielecki, Albert Jawłowski 

PrzekŁad streszczeŃ na język angielski
Philip Steele

Projekt okŁadki 
Robert Przybysz 

Projekt typograficzny
Grzegorz Murzynowski 

SkŁad i Łamanie 
Zakład Grafi czny UW

© 2015 Wydział „Artes Liberales”, Uniwersytet Warszawski
Nowy Świat 69, PL 00-046 Warszawa

www.al.uw.edu.pl 

ISSN: 2299-8799
ISBN: 978-83-63636-52-4

Druk
ZakŁad Graficzny Uniwersytetu Warszawskiego. Zam. 1368/2015



SPIS TREŚCI

Od Redaktora:
Tradycja i modernizacja – wokÓŁ rosyjskich kolonializmÓw

Kamil Maria Wielecki

5

OkrągŁy stÓŁ syberyjski I:
Być czy nie być rdzennych narodÓw Syberiiӓ

Коренные народы Сибири: быть или не бытьӓ

Prowadzenie: Jan Kieniewicz
Uljana Winokurowa, Ivan Peshkov, Andriej Bazarow, Wiktorija Nomogojewa, 

Tatiana Bierniukiewicz, Kazimierz Wóycicki, Uljana Borisova, Walerij Tiszkow, 
Monika Woźniak, Marcin Romanowicz, Remigiusz Forycki, Taras Finikow, 

Bato Dondukow, Wiktor Sznirelman

23

OkrągŁy stÓŁ syberyjski II:
Mniejsze wŚrÓd maŁych
Меньшие среди малых

Prowadzenie: Jan Kieniewicz
Nadieżda Ajdajewa, Uljana Winokurowa, Zoja Morochojewa, Andriej Bazarow, 

Robert Wyszyński, Daria Burnaszewa, Łukasz Smyrski, Albert Jawłowski, 
Ivan Peshkov, Akulina Miestnikowa, Michał Pędracki, Tatiana Bierniukiewicz, 

Taras Finikow, Jelena Wiszlenkowa, Andriej Korieniewskij, Jerzy Axer

67

Robocza Grupa Polsko-Syberyjska: 
OdlegŁe przestrzenie, wspÓlne problemy badawcze.

Kierunki i perspektywy rozwoju wspÓŁpracy
Albert Jawłowski, Łukasz Smyrski

119



4

Koda: 
What Kind of Identity Are We Searching for? 

Jan Kieniewicz

143

Summaries
159

Uczestnicy
165

Spis treści



OD REDAKTORA

TRADYCJA I MODERNIZACJA – 
WOKÓŁ ROSYJSKICH KOLONIALIZMÓW

Pamiętam swoje uczucie popłochu, gdy usłyszałem od 
Kirgiza mówiącego o przeszłości swojego kraju: „To Lenin 
przyniósł nam cywilizację”. Ta opinia w różnych wersjach 
wracała w innych wypowiedziach głoszących, że przed 
rewolucją bolszewicką Kirgizi żyli właściwie w stanie na-
tury, koczując i nie zostawiając po sobie materialnego i kul-
turowego dziedzictwa. Tymczasem młodemu Polakowi 
wyposażonemu w wiedzę potoczną i standardowy kurs 
historii wszystko co radzieckie, kojarzyło się jak najgorzej. 
Nie przytaczając długiej listy martyrologicznej przeszłości, 
można powołać się na Jacka Kuronia, który mówił, że 
w Polsce Ludowej pewne słowa nabrały zupełnie prze-
ciwstawnego znaczenia: oto służba bezpieczeństwa oznaczała 
właśnie to, czego należało się najbardziej obawiać, a z kolei 
bratnia pomoc groziła rozjechaniem polskich miast na gą-
sienicach radzieckich czołgów. Cywilizacja, którą przyniósł 
Lenin, rodziła we mnie podobne asocjacje.

Obraz jest jednak nieprosty. Z jednej strony, można po-
strzegać zdanie o cywilizacji w kategoriach Marksowskiej 
fałszywej świadomości, która konstytuuje się, gdyż „myśli 
klasy panującej są w każdej epoce myślami panującymi”1. 

1 K. Marks, F. Engels, Ideologia niemiecka, w: K. Marks, F. Engels, Dzie-
ła, t. 3, Warszawa: Książka i Wiedza, 1961, s. 50.



6 Od redaktora

Kolonializm rozumiany w tym duchu polegałby nie tylko 
na samym mechanizmie narzucania władzy, ale na ideolo-
gii pracującej w interesie hegemona. Ideologia ta sprawia, 
że zastany porządek społeczny jawi się podporządkowa-
nym jako naturalny i nieunikniony. Podczas gdy takim 
nie jest – tak jak święte prawo własności i wolny rynek 
w systemie kapitalistycznym, czyli faktycznie nierówna 
dystrybucja dóbr i środków produkcji. W zdaniu o cy-
wilizacji najbardziej uderza wdzięczność – dewaluująca 
przeszłość i tuszująca to wszystko, co system radziecki 
starł w proch. Pozbawiająca podmiotowości, gdyż będąca 
nie wyrazem autonomicznej decyzji, lecz wdrukowanego 
przez Innych światopoglądu. Tego konspektu dopełniały 
patrymonialne wypowiedzi owych Innych – miejscowych 
Rosjan – przedstawiające Kirgizów jako „lojalny naród”. 
Z drugiej jednak strony, w bardzo niepolskim ruchu, 
można by wziąć zdanie o cywilizacji za dobrą monetę. 
Zamieńmy oto cywilizację i na modernizację, a dyskutowa-
nego poglądu nie sposób będzie podważyć. Lenin i jego 
następcy niewątpliwie przynieśli Kirgizom industrializację, 
urbanizację, elektryfi kację wsi, otwarcie na świat globalny, 
publiczną służbę zdrowia, bezpłatną oświatę dla mas… 
Słowem wszystko to, co popularnie określa się mianem 
awansu cywilizacyjnego.

Przykład ten służy wprowadzeniu w tematykę IX tomu 
Debat „Artes Liberales”. Złożona natura rosyjskiego ko-
lonializmu przewija się na jego kartach wielokrotnie i jest 
ściśle związana z wymienionymi w tytule zagadnieniami 
tradycji i modernizacji. Przedstawiany tu tom stanowi w tej 
mierze bezpośrednią kontynuację poprzednich, w których 
przejawiała się silna inklinacja do podejmowania tematów 
wiążących się z Europą Środkowo-Wschodnią, Syberią 
i Azją Środkową. Przywołać tu w szczególności można: 
tom I – w którym dyskutowano zagadnienie kolonializmu2, 

2 J. Kieniewicz (red.), „Debaty IBI AL”, t. I, 2008.



 7Od redaktora

tom IV Wybór cywilizacyjny i pogranicze3, tom VI Pogranicze 
kultur – kultury pogranicza4 oraz tom VII Pogranicza Eurazji5. 

Syberia, tradycja i modernizacja – każda z tych kategorii jest 
naładowana znaczeniami. Zarówno dodatnio jak i ujemnie, 
pozytywnie i negatywnie. Razem tworzą splot, który nie-
łatwo rozwikłać. Wiąże się on bowiem z różnymi nurtami 
badań, dyscyplinami, a także emocjami, które – choć nieod-
łączne wpisane w uprawianie nauk społecznych i humani-
stycznych – tu w sposób szczególny wpływają na prowa-
dzenie badań. Niniejszy tom bynajmniej owego splotu nie 
rozwikła. Ufając jednak, że może odegrać istotną rolę na-
świetleniu powiązanych problemów, przedstawię pokrótce 
jego treść. Następnie, odwołując się wciąż do zawartych 
w nim stwierdzeń, skupię się ponownie nad zagadnieniem 
rosyjskiego kolonializmu – czy też, jak wolę tu pisać – rosyj-
skich kolonializmów. Przy czym od razu należy zastrzec, że 
samo określnie rosyjskiej ekspansji w Azji i Europie Środ-
kowej mianem kolonializmu jest kontrowersyjne. Odniosę 
się do tej kontrowersyjności, by pokazać, z jak niejedno-
rodnym i nieoczywistym zjawiskiem mamy do czynienia.

*   *   *

W tomie został zaprezentowany zapis dwóch dysku-
sji panelowych, nazwanych okrągłymi stołami syberyjskimi. 
Choć dyskusje te dzielił znaczny odstęp czasu, to łączyły 
je wspólna problematyka – szeroko pojęta Syberia, miejsce 
– Kolegium „Artes Liberales” Uniwersytetu Warszawskie-
go, a po części również uczestnicy – członkowie Robo-
czej Grupy Polsko-Syberyjskiej działającej od 2011 r. pod 
auspicjami Wydziału „Artes Liberales” UW.

3 Idem (red.), Cywilizacionnyj wybor i pograniczje, „Debaty IBI AL”, 
t. IV, 2011.

4 Z. Morochojewa (red.), Pogranicze kultur – kultury pograniczia, „De-
baty Artes Liberales”, t. VI, 2012.

5 Eadem (red.), Pograniczia Jewro-Azii, „Debaty Artes Liberales”, 
t. VII, 2013.



8

Pierwsza z dyskusji odbyła się 10 grudnia 2013 r. pod 
hasłem Być czy nie być rdzennych narodów Syberii. Hasło to 
wskazywało na sytuację rdzennych społeczeństw Syberii 
w poradzieckiej Rosji, stojących wobec podstawowych 
wyzwań zagrażających ich kulturowej tożsamości. Jak pod-
kreślano, w szczególnie trudnym położeniu znajdują się 
tak zwane mało liczne narody – społeczności liczące nieraz 
zaledwie po kilkaset osób6. Istnienie większości z nich stoi 
pod znakiem zapytania – w ciągu stuleci funkcjonowania 
w ramach państwa rosyjskiego zatraciły one podstawowe 
cechy kulturowe, mogące stanowić o wspólnej świadomo-
ści i aktywnym podtrzymywaniu określonej wspólnoty 
wartości. W nieco lepszej sytuacji znajduje się pięć tytular-
nych narodów Syberii – Jakuci, Buriaci, Chakasi, Ałtajczycy 
i Tuwińcy – tworzących autonomiczne republiki w ramach 
Federacji Rosyjskiej. Lecz i te zmagają się z kolonialnym 
dziedzictwem i praktykami asymilacyjnymi kolejnych su-
werenów – Imperium Rosyjskiego, Związku Radzieckiego 

6 Trzeba w tym miejscu zwrócić uwagę na problem przekładu rosyj-
skiego terminu koriennyje narody Sibiri na język polski. Rosyjskie słowo 
narod jest wieloznaczne, a jego podstawowymi odpowiednikami w ję-
zyku polskim są lud i naród. W odniesieniu do grup liczących kilkaset 
osób to pierwsze określenie byłoby właściwsze. Z kolei o dużych spo-
łeczeństwach takich jak Buriaci i Jakuci powinno się mówić jako o na-
rodach. Termin koriennyje narody Sibiri obejmuje jednak całe spektrum 
rdzennych mieszkańców regionu. Dodatkowo, koncepcje narodu i na-
cjonalizmu zostały wypracowane w Europie i do opisu europejskich 
zjawisk (por. B. Anderson, Wspólnoty wyobrażone: rozważania o źródłach 
i rozprzestrzenianiu się nacjonalizmu, przeł. S. Amsterdamski, Kraków: 
Społeczny Instytut Wydawniczy „Znak”, 1997. E. Gellner, Narody i na-
cjonalizm, przeł. T. Hołówka, Warszawa: PIW, 1991). Dlatego dostoso-
wywanie rzeczywistości pozaeuropejskiej do pojęć europejskich jest 
w istocie przedsięwzięciem kolonialnym i nieuchronnie skazanym na 
redukcjonizm. Zarówno pomieszanie terminologiczne, jak i europejski 
rodowód koncepcji narodu sprawiają badaczom Syberii niemałe kon-
ceptualne problemy (por. J. Derlicki, W. Lipiński (red.), Pierwsze narody: 
społeczności rdzenne i idea tubylczości we współczesnym świecie, Warszawa: 
IEiAK UW: DiG, 2002. E. Nowicka, Wielka Syberia małych narodów, Kra-
ków: Nomos, 2000. Ł. Smyrski, Ajdyn znaczy księżyc: narody południowej 
Syberii, Warszawa: Wydawnictwo DiG, 2008.).

Od redaktora



 9

i współczesnej Rosji. W tym kontekście rozważano ponadto 
wyzwania, jakie przed narodami rdzennymi stawiają pro-
cesy modernizacji i globalizacji.

Drugi okrągły stół odbył się rok później – 9 grudnia 
2014 r. – i był poświęcony tematowi Mniejsze wśród ma-
łych. Pod tą nieco zagadkową nazwą kryła się faktycznie 
kontynuacja pierwszej dyskusji: polemiki wokół sytuacji 
rdzennych ludów Syberii w dzisiejszej Rosji. Tym razem 
spotkanie nosiło charakter warsztatowy – jego uczestni-
cy podsumowywali dotychczasową działalność Roboczej 
Grupy Polsko-Syberyjskiej i wysuwali propozycje nowych 
projektów naukowych. Podkreślali gwałtowne przemiany, 
którym podlegają rdzenne społeczności Syberii, i związa-
ną z tym konieczność wypracowania nowych narzędzi 
badawczych, dostosowanych do tempa zmian. Wskazy-
wali również luki w badaniach nad Syberią po rozpadzie 
Związku Radzieckiego. Istotnym wątkiem przejawiającym 
się zarówno w pierwszej, jak i w drugiej dyskusji było 
poza tym ujęcie Syberii jako pewnego konstruktu men-
talnego – konstruktu o płynnych granicach i trudnego do 
zdefi niowania. Syberia niesie z sobą szereg asocjacji – nie 
tylko dla Polaków, ale i dla samych Rosjan. Przy czym 
w przypadku tych ostatnich wyobrażenia te będą skrajnie 
różne w europejskiej i azjatyckiej części kraju. Do nieokre-
śloności Syberii przyczynia się dodatkowo jej charakter 
kulturowego i cywilizacyjnego pogranicza.

Także artykuł Alberta Jawłowskiego i Łukasza Smyr-
skiego Robocza Grupa Polsko-Syberyjska: odległe przestrze-
nie, wspólne problemy badawcze ma do pewnego stopnia 
warsztatowy charakter. Artykuł jest komentarzem do 
czterech lat działalności Grupy: wspólnych badań, publi-
kacji, spotkań i seminariów. Dokonując podsumowania, 
autorzy wskazują na najważniejsze pola badawcze, meto-
dologie i perspektywy teoretyczne, które zostały dotych-
czas wypracowane. Zarazem kreślą idee i kierunki dalszej 
współpracy. Wydzielają szereg tematów, wokół których 
mogą się zogniskować dalsze prace: badanie codzienności, 

Od redaktora



10

Rosjanie i ludność słowiańska na Syberii, różnorodne spo-
soby adaptacji globalnych wzorów i idei, różne wymiary 
pamięci lokalnej, i inne. Zakreślają też teoretyczne ramy 
realizacji celów, które stawia przed sobą Robocza Grupa 
Polsko-Syberyjska. 

Na zakończenie Jan Kieniewicz w tekście What Kind of 
Identity Are We Searching for? dowodzi, że wbrew rozlicz-
nym prognozom tożsamość narodowa i ufundowane na 
niej państwo nie zanikają w dzisiejszym świecie. Jednak 
wobec dynamicznych zmian kulturowych i pogłębiania się 
globalnych powiązań polityczno-ekonomicznych wspól-
noty narodowe stają wobec konieczności dostosowania 
się – obrony swej tożsamości lub poszukiwania jej nowej 
formy. Dotyczy to w szczególności narodów niemających 
własnego państwa, lecz i te dysponujące ugruntowaną 
państwowością muszą podejmować tożsamościowe wy-
bory. Dwa procesy – obrony i poszukiwania tożsamości 
– są powiązane, choć czasem też przeciwstawne. Ich ko-
relacja zależy od umiejętności wspólnoty do reagowania 
na wpływy z zewnątrz oraz zdolności do wypracowania 
autonomicznych rozwiązań.

*   *   *

Czy można żyć w mieście, jeździć samochodem i nie 
hodować reniferów, a wciąż być Ewenkiem? – pyta Michał 
Pędracki w toku dyskusji. To pytanie nabiera ważkiego 
wymiaru w przypadku, w którym tożsamość jest ściśle 
związana z trybem życia, tradycyjnym gospodarowaniem 
i relacjami ze środowiskiem. By zrozumieć, co znaczy być 
Ewenkiem – podkreśla z kolei Łukasz Smyrski – trzeba 
wniknąć w to, czym dla Ewenka są: tundra i tajga, w tę 
bardzo specyfi czną więź z otoczeniem, przyrodą i zwie-
rzętami, w której to nie tylko człowiek dysponuje mocą 
sprawczą. Dlatego Ewenkowie, którzy zatracili te relacje 
i żyją po rosyjsku – w miastach i wsiach – przeżywają czę-
sto swojego rodzaju kryzys tożsamości. Czy możliwe jest 

Od redaktora



 11

zatem takie przeformułowanie ewenkijskiej tożsamości, by 
obejmowała ona możliwość życia w XXI wieku w świecie 
globalnym?

W tym samym duchu Wiktor Sznirelman przywołu-
je swoje rozmowy z rosyjskimi Eskimosami z Półwyspu 
Czukockiego z początku lat 90. ubiegłego wieku. W dobie 
renesansu etniczności po rozpadzie ZSRR zastanawiali 
się oni, czy da się wrócić do tradycyjnego sposobu życia. 
Mieszkali w ogrzewanych blokach, a zatem powrót do 
domów budowanych z rybich kości i zwierzęcych skór, 
bez centralnego ogrzewania i dostępu do elektryczności 
z pewnością nie byłby dla nich łatwy. Pytanie zresztą, czy 
byłby możliwy? Ten, kto przyjął osiadły tryb życia, bardzo 
szybko traci umiejętność przeżycia w tundrze. 

Odwoływanie się do tradycji, zmaganie się z procesa-
mi modernizacyjnymi i wybory tożsamościowe są zatem 
z sobą splecione. Ich konfi guracja zależy od wielu czyn-
ników, w tym od historyczno-kulturowego tła, w którym 
funkcjonuje dana społeczność. W poradzieckim Kirgi-
stanie tendencją odwrotną do dewaluowania przeszłości 
i twierdzenia, że „to Lenin przyniósł nam cywilizację” 
było uprawianie polityki historycznej podkreślającej sta-
rożytność państwowości i wyjątkowość kirgiskiej kul-
tury. Celował w tym jeden człowiek, którego śmiało 
można nazwać twórcą kirgiskiej ideologii państwowej: 
Askar Akajew. 

Jest to postać pod wieloma względami nietuzinkowa. 
Jako jedyny spośród przywódców państw, które wyłoniły 
się w Azji Centralnej na gruzach ZSRR, nie był wcześniej 
I sekretarzem lokalnej partii komunistycznej. Owszem, 
angażował się w politykę, ale jego zasadniczą działalnością 
była nauka – pełnił funkcję prezesa kirgiskiej akademii nauk. 

Wedle europejskiego sposobu patrzenia na historię sytu-
acja dość jest jasna: plemiona kirgiskie tworzyły wprawdzie 
w średniowieczu – do inwazji mongolskiej – koczownicze 
kaganaty nad górnym Jenisejem, ale na terytorium dzisiej-
szego Kirgistanu były one nieustannie podporządkowane 

Od redaktora



12

obcym organizmom państwowym. Pierwsze niepodległe 
państwo Kirgizi stworzyli tam właściwie dopiero w 1991 r. 
A wręcz można by argumentować, że owo państwo zostało 
im podarowane wbrew ich woli – gdyż liderzy Kirgiskiej 
SRR, tak jak inni przywódcy republik centralnoazatyckich, 
chcieli utrzymania Związku Radzieckiego7. 

Jednak Akajew sądził, że kirgiska państwowość była 
znacznie głębiej umocowana, a w każdym razie postępo-
wał tak, jakby w to wierzył. Odziedziczył kraj wewnętrz-
nie podzielony i miotany konfl iktami – między północą 
a południem, władzą centralną i lokalnymi strukturami 
oraz poszczególnymi grupami etnicznymi. Potrzebował 
zatem ideologii, która połączyłaby wszystkich obywateli. 
Jedną z inspiracji do jej budowy otrzymał w czasie swo-
jej wizyty w Chinach w 2002 r. Podarowano mu kopię 
kroniki Zapiski historyka z II w. p.n.e., w której Sima-Qian 
napomina o ziemiach plemenia Jian Kun. Nazwę tę póź-
niej przyjęto za etnonim Kirgizów. Sima-Qian podaje, 
że Jian Kun żyli we „Wschodnim Przytienszaniu” albo 
w „Zachodniej Mongolii”. Akajew ze słabym skutkiem 
próbował doprecyzować te informacje, sugerując, iż sta-
rożytni Kirgizi żyli prawdopodobnie nad jeziorem Kyr-
gyz-Nur w dzisiejszej Mongolii lub w górach Borohoro 
w dzisiejszej chińskiej prowincji Sinciang8. Zapiski historyka 
uznał natomiast za dowód, iż w tamtych czasach musiało 
istnieć kirgiskie państwo. W ten sposób stworzył pretekst 
dla hucznych obchodów 2200 lat kirgiskiej państwowości 
w 2003 r. 

Swe starania mające na celu ustalenie daty początków 
kirgiskiej państwowości Akajew połączył z innymi dzia-
łaniami: przede wszystkim wykorzystaniem eposu Manas 
do tworzenia ideologii państwowej. Owe działania stano-
wią doskonały przykład tego, co Eric Hobsbawm nazwał 

7 W. Marciniak, Rozgrabione imperium: upadek Związku Sowieckiego 
i powstanie Federacji Rosyjskiej, Kraków: Arcana, 2001, s. 182-188.

8 A. Akajew, Kyrgyzskaja gosudarstwiennost’ i narodnyj epos „Manas”, 
Biszkiek: Raritiet, s. 16-17.

Od redaktora



 13

tradycją wynalezioną9. Tradycja wynaleziona jest zazwyczaj 
elementem szerszej polityki historycznej, za pomocą któ-
rej elity polityczno-intelektualne usiłują wpajać określone 
wartości i przekonania po to, by nadawać danemu społe-
czeństwu symboliczną spójność. Wynalezienie wskazuje tu 
z jednej strony na brak związku z przeszłością, z drugiej 
zaś na tendencję, by tę nową tradycję przedstawiać jako 
starą (właśnie związaną z przeszłością). Co istotne, nowa 
tradycja jest formą prezentyzmu historycznego – wpro-
wadza się ją zawsze jako odpowiedź na jakąś potrzebę 
teraźniejszości. Historia – odpowiednio wybrana, pocięta 
i spopularyzowana – łatwo staje się częścią ideologii na-
rodowej. Każdy nacjonalizm, każde budowanie narodu 
i państwa, a nawet tworzenie narodowego języka wiąże 
się z wynajdowaniem tradycji10.

Rzecz w tym, że prawdopodobnie nie ma tradycji, która 
w pewnym momencie nie zostałaby wynaleziona. To do-
piero z czasem tradycje pokrywają się patyną i nabierają 
pozorów odwieczności. Stan natury lub kultura ludowa 
nieskalana obcymi wtrętami są czystą fi kcją. Etnografowie 
mogą ją odtwarzać i umieszczać w skansenach, ale utrwa-
lają wtedy jako archetypowe to, co podlegało nieustannym 
przemianom. Ewenkowie, Eskimosi i Kirgizi nie powrócą 
do przeszłości sprzed kontaktu z Rosjanami nie tylko dla-
tego, że nie wchodzi się dwa razy do tej samej rzeki, ale 
też dlatego, że nie mają do czego wracać.

Zmiany, którym podległy te społeczeństwa, są nieod-
wracalne. Próby przekształcenia ich z grup koczowniczych 
w półkoczownicze, a w następnym kroku w osiadłe trwały 
od XIX w. Tendencja ta znalazła swoje wypełnienie w kolek-
tywizacji lat 30. XX w. Nastąpiła całkowita zmiana sposobu 
życia i gospodarowania. Kolejny szok przyniósł rozpad 
Związku Radzieckiego. Zmiany systemów politycznych 

9 E. Hobsbawm, Introduction: Inventing Traditions, w: E. Hobsbawm, 
T. Ranger (red.), The Invention of Tradition, Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press, 1983, s. 1-14.

10 Tamże, s. 13-14.

Od redaktora



14

i postępująca modernizacja stanowią oczywiste zagro-
żenie dla istnienia ludów rdzennych. Jednocześnie nie 
ma od nich wyjścia i jeżeli te ludy chcą przetrwać, to 
muszą się dostosować do gwałtownie zmieniającej się 
rzeczywistości.

Przytoczone wyżej przykłady – znalezienie się przez 
rdzenne ludy Syberii w trybach wielkiej historii i rozpad 
ZSRR – pokazują, jak problematycznym pojęciem jest mo-
dernizacja. W bodaj najbardziej popularnym rozumieniu, 
przedstawionym na wstępie niniejszego tekstu, jest ona pro-
cesem rozwoju ekonomicznego i technologicznego – a więc 
nacechowanym pozytywnie. Gdzieś głęboko postrzeganie 
owego procesu zostało zakorzenione w racjonalizacji Maksa 
Webera – rosnącego w społeczeństwach kapitalistycznych 
uporządkowania życia społecznego11. W tym sensie teorię 
modernizacji można zaliczyć do wielkich narracji projektu 
oświeceniowego12, zakładających paradygmat ewolucjoni-
styczny. Według niego, to Europejczycy wyznaczają drogę 
i cel rozwoju, inne zaś – często nazywane właśnie ludami 
a nie narodami – przechodzą przez wyznaczone przez nich 
etapy. W rezultacie zanikanie ludów na rzecz narodów, 
lokalnych tradycji na rzecz wzorów globalnych oraz po-
łykanie małych przez większych może być postrzegane 
jako prosta konsekwencja biegu dziejów. Dziejów prowa-
dzących ku świetlanej przyszłości, czyli kapitalizmowi. 

Trudno jednak pogodzić się z taką perspektywą, gdy 
reprezentuje się właśnie tych mniejszych i słabszych. Tym, 
co stwarza dla nich nadzieję, jest okoliczność, że historia 
falsyfi kuje unilinearną drogę rozwoju ludzkości, a poszcze-
gólne imperia przeżywają okresy wzrostów i regresów. 
I tak na przykład w przypadku Rosji dekadę lat 90. ubie-
głego wieku można określić jako inwolucję – patrząc od 

11 M. Weber, Etyka protestancka i duch kapitalizmu, przeł. D. Lachow-
ska, Warszawa: WUW, 2011.

12 J.-F. Lyotard, Kondycja ponowoczesna: raport o stanie wiedzy, przeł. 
M. Kowalska i J. Migasiński, Warszawa: Fundacja „Aletheia”, 1997.

Od redaktora



 15

strony państwa i całego społeczeństwa13 lub też jako czas 
renesansu etniczności i odrodzenia narodowego – patrząc 
od strony regionalnych tożsamości14.

Zresztą modernizacja stwarza też szanse, i to także dla 
rdzennych społecznosci. Dla przykładu, sieci społecznościo-
we oferują lokalnym wspólnotom narodowym i religijnym 
niespotykane wcześniej możliwości konsolidowania się 
i propagowania własnej tożsamości15. Modernizacje bywają 
po prostu różne, gdyż na ich przebieg ma wpływ kontekst 
historyczny i kulturowy. Zatem pytanie, wokół którego to-
czył okrągły stół syberyjski w 2013 r. – być albo nie być rdzen-
nych ludów Syberii? – zależy również od kwestii, drogą jakiej 
modernizacji one podążą. Uljana Winokurowa stwierdza 
podczas dyskusji, że mimo wszystkich działań rosyjskiego 
państwa nastawionych nastawionych na asymilację lokal-
nych społeczności – działań, które nota bene doprowadziły 
do zaniknięcia wielu z nich – to właśnie specyfi czna, bo 
zacofana, rosyjska modernizacja gwarantuje części z tych 
ludów przetrwanie. Rosjanie, zdaniem Winokurowej, także 
mają problemy ze sformowaniem wyrazistej tożsamości 
narodowej – a to z kolei decyduje o istnieniu wolnej prze-
strzeni, w której podbite niegdyś ludy mogą egzystować.

*   *   *
Liczby przedstawiają się oszałamiająco: w ciągu trzech 

stuleci od początku XVII w. obszar Imperium Rosyjskiego 

13 M. Burawoy, Transition without Transformation: Russia’s Involution-
ary Road to Capitalism, „East European Politics and Societies” 15 (2001), 
s. 269-290.

14 Por. Ş. Aktürk. (2012). Regimes of Ethnicity and Nationhood in Germa-
ny, Russia, and Turkey, Cambridge: Cambridge University Press, 2012, 
s. 231-233. D.J. Hughes & G. Sasse, Ethnicity and Territory in the Former 
Soviet Union: Regions in Confl ict. London: Routledge, 2001. D.S. Treis-
man, Russia’s “Ethnic Revival”: The Separatist Activism of Regional Leaders 
in a Postcommunist Order, „World Politics” 49 (1997), s. 212-249.

15 Por. B. Dondukov, The Global Space of Dialogue and Confl ict: The Case 
of Russian Buddhists, „Kultura – Historia – Globalizacja”, nr 18 (2015), 
s. 45-56.

Od redaktora



16

zwiększył się o 17 milionów km2, by w 1900 r. osiągnąć 
rozmiar 22,3 milionów km2. W średnim przeliczeniu ozna-
cza to 128 km2 dziennie lub 57 tysięcy km2 rocznie!16 Owa 
ekspansja – zarówno na wschodnich, południowych, jak 
i zachodnich fl ankach państwa – zachodziła w toku nie-
ustannych wojen. Wprowadzano przy tym w życie progra-
my zasiedlania – a więc kolonizacji – przyłączonych ziem. 
W XIX w. zaczęto dodatkowo stosować szeroko zakrojone 
praktyki ukierunkowane na asymilację nierosyjskich oby-
wateli państwa: ograniczanie piśmiennictwa w językach 
narodowych, przymusowa edukacja w języku rosyjskim, 
nawracanie na prawosławie, etc. Korzystano też z innych 
działań z zakresu typowej polityki imperialno-kolonialnej: 
zarządzanie w myśl zasady divide et impera, umacnianie 
granic, rezerwowanie określonych ścieżek zawodowych 
dla przedstawicieli narodu zwycięzców i tym samym blo-
kowanie ich dla rdzennej ludności… Mimo to, choć więk-
szość badaczy zapewne uznaje carską Rosję za imperium 
kolonialne, to pełnej zgody co do uznania tego faktu brak. 
Jeszcze większe wątpliwości rodzi stwierdzenie takiego 
charakteru w przypadku ZSRR17. 

W tym kontekście warto przywołać analizę zmiennych 
losów pojęcia narody rdzenne Syberii, którą Ivan Peshkov 
przeprowadził podczas jednej z dyskusji. W Imperium 
Rosyjskim pojęcie to, podobnie jak pokrewny mu termin 
inorodcy (obcoplemieńcy), wskazywało na ludność będącą 
obiektem polityki formowania lojalnych obywateli na tere-
nach pogranicznych. Temu służyły wspomniane już próby 
przekształcenia społeczności koczowniczych w osiadłe, 
a także prawosławna działalność misyjna. W pierwszych 
dekadach ZSRR to podejście się zmieniło: przypomnieć 
tu należy kluczowe dla sukcesu rewolucji odezwy Lenina 
z 1917 r. – Deklaracja praw narodów Rosji i Do wszystkich 

16 W. Zajączkowski, Rosja i narody: ósmy kontynent. Szkic dziejów Eura-
zji, Warszawa: Wydawnictwo MG, s. 55.

17 J. Kieniewicz (red.), „Debaty IBI AL”, t. I, s. 24. 

Od redaktora



 17

ludzi pracy-muzłmanów Rosji i Wschodu. Lenin nadawał 
w nich narodom Rosji prawo do samostanowienia, a ustrój 
przyszłego państwa określał jako „dobrowolny i uczciwy 
związek narodów”. Deklaracje te sprawiły, że w wojnie 
domowej większość narodów Rosji stanęła po stronie czer-
wonych18. Tę taktykę kontynuował Józef Stalin, wprowa-
dzając z życie politykę korienizacji – unaradawiania apa-
ratu partyjno-państwowego. W historiografi i tego czasu 
zaznaczało się przedstawianie ekspansji rosyjskiej jako 
podboju19. Do imperialnej polityki asymilacji Stalin wrócił 
jednak po 1935 r. 

Te zmiany odgórnego paradygmatu sprawiały, że pisa-
nie o rosyjskiej ekspansji sprawiało radzieckim historykom 
nie lada problemy. Z jednej strony, należało być krytycz-
nym wobec imperialnych działań caratu, z drugiej jednak, 
istniał wymóg podkreślania historycznej roli Rosjan w roz-
woju Syberii. W rezultacie termin narody rdzenne podległ 
tabuizacji – zbyt mocno bowiem kojarzył się z zachodnim 
kolonializmem, od którego radzieckie władze zdecydowa-
nie się odcinały. O rosyjskiej ekspansji na wschód pisano 
natomiast jedynie w kategoriach dobrowolnego przyłączania 
się. Władze zrobiły także wszystko, by wpoić swoim oby-
watelom, że ich kraj nie ma charakteru imperialnego20. 
W przeciwieństwie do zachodnich imperialistów, Związek 
Radziecki nie zniewalał narodów na świecie, lecz je wy-
zwalał z okowów kapitalizmu. 

Także w dzisiejszej Rosji temat kolonialnej przeszłości 
i wciąż silnych imperialnych inklinacji jest słabo słyszalny. 
Praktykę dobrowolnego przyłączania się nowych terytoriów, 
jak pokazał przykład Krymu, nadal stosuje się z powo-
dzeniem. Nieuznanie przez opinię publiczną kolonialnej 

18 Por. W. Zajączkowski, Rosja i narody… , s. 168-175.
19 M. Boronowa, Russkaja kolonizacija i Bajkalskaja Sibir’ w dinami-

kie meżcywilizacionnych otnoszenij XVII-nacz. XX ww., w: J. Kieniewicz 
(red.), Cywilizacionnyj wybor… , s. 130.

20 Por. M. R. Beissinger, The Persistence of Empire in Eurasia, „AAASS 
NewsNet”, v. 48, n. 1, January 2008, s. 1.

Od redaktora



18

przeszłości wiąże się między innymi z ogólnym brakiem 
gotowości wśród Rosjan do rozliczenia się z ciemnymi 
kartami własnej historii21. Także wśród badawczy kwestie 
te podnosi się jedynie w wąskich kręgach – jak ten sku-
piony na przykład wokół czasopisma Ab Imperio. Ogólną 
tendencją pisania narracji historycznych w Rosji jest poza 
tym przyjmowanie pozycji narodu dominującego22. Rza-
dziej można spotkać głosy przedstawicieli narodów 
skolonizowanych, uwidaczniających nie tak znów 
dobrowolny charakter przyłączenia Syberii do Ro-
sji i krytycznie odnoszących się do takich tradycji wy-
nalezionych jak obchody w 2011 r. 350-lecia wejścia 
Buriacji w skład Rosji23.

W rozwoju studiów postkolonialnych można zasadni-
czo wydzielić dwa nurty. Pierwszy, który stał się domeną 
historyków, wiązał się z rozpadem europejskich imperiów 
kolonialnych po 1945 r. Badania dotyczyły procesów uwal-
niania się od kolonialnego panowania, a zarazem pojawia-
nia się nowych, neokolonialnych zależności. Drugi nurt, 
za którego tekst założycielski można uznać Orientalizm 
Edwarda Saida24, rozwinął się w latach 80. XX w. Repre-
zentowali go przede przedstawiciele literaturoznawstwa 
i nauk o kulturze. Pojęciem-kluczem w tym wypadku jest 
dyskurs. Przedrostek post- nie ma tu znaczenia czysto tem-
poralnego, a odnosi się raczej do odziaływania kolonial-
nych struktur w innych formach – sposobów reprezentacji 
Innego oraz możliwości odzyskania głosu przez podmioty 
uwalniające się spod podległości25. Między przedstawicie-

21 Por. K. Tomaszuk (red.), Inteligent, humanista, intelektualista, „De-
baty Artes Liberales, t. VIII, 2014, s. 101-105.

22 W. Zajączkowski, Rosja i narody… , s. 3-4.
23 M. Boronowa, Russkaja kolonizacija… , s. 129-143.
24 E.W. Said, Orientalizm, przeł. W. Kalinowski, Warszawa: PIW, 

1991.
25 Por. D. Bachman-Medick, Cultural turns: nowe kierunki w naukach 

o kulturze, przeł. K. Krzemieniowa, Warszawa: Ofi cyna Naukowa, 2012, 
s. 214-216. J. Kieniewicz (red.), „Debaty IBI AL”, t. I, s. 36-37.

Od redaktora



 19

lami obu nurtów narosło sporo nieporozumień i toczą oni 
między sobą zażarte spory26.

Nie wchodząc w szczegóły dyskusji między historykami 
a literaturoznawcami, warto zwrócić uwagę na bardzo 
oporne przebijanie się idei obu nurtów do świadomości 
społeczeństw Europy Środkowo-Wschodniej: zarówno 
w Rosji, jak i w byłych krajach satelickich, zarówno do 
opinii publicznej, jak i do narzędzi teoretycznych uży-
wanych przez badaczy. I tak na przykład pionierskie na 
polskim gruncie studium Jana Kieniewicza z 1986 r. pozo-
stało niemal niezauważone27. Szerszym echem odbiła się 
dopiero publikacja Trubadurów imperium Ewy Thompson 
w 2000 r., w których autorka przeszczepia teorię kolonialną 
na horyzont bardziej polskiemu czytelnikowi znajomy28. 
Niechęć środkowoeuropejskich badaczy do postrzegania 
swojego regionu w kategoriach postkolonialnych nadal 
jednak pozostaje w mocy. Podobnie rzecz ma się także 
z drugiej strony barykady: przedstawiciele studiów postko-
lonialnych rzadko włączają kraje postsocjalistyczne w krąg 
swoich zainteresowań29.

Dzieje się tak z wielu przyczyn. Studia postkolonial-
ne tradycyjnie wiązały się z Trzecim Światem, z rezerwą 
podchodzi się więc do ich aplikowania względem krajów 
byłego Drugiego Świata. Jest to również jeden z powo-
dów, dla których wielu środkowoeuropejskich badaczy 
odrzuca tezę o kolonialnej przeszłości regionu: nie chcą 
być porównywani z mieszkańcami Ghany czy Wybrze-
ża Kości Słoniowej. Istotnie, doświadczenia podległości 

26 J. Kieniewicz (red.), „Debaty IBI AL”, t. I, s. 9-72. A. Pieniądz, Hi-
storycy a teoria postkolonialna – między niewiedzą, odrzuceniem i krytyką, 
tekst ukaże się w X tomie „Debat Artes Liberales” (2016). 

27 J. Kieniewicz, Od ekspansji do dominacji. Próba teorii kolonializmu, 
Warszawa: Czytelnik, 1986.

28 E.M. Thompson, Trubadurzy imperium: literatura rosyjska i kolonia-
lizm, przeł. Anna Sierszulska. Kraków: Universitas, 2000.

29 D.Ch. Moore, Is the Post- in Postcolonial the Post- in Post-Soviet? To-
ward a Global Postcolonial Critique, PMLA, vol. 116, no. 1, Jan. 2001, s. 115.

Od redaktora



20

w Europie Środkowo-Wschodniej, Afryce Zachodniej 
i – dajmy na to – Indochinach były z pewnością różne. 
Ekspansja Rosji na zachód nie wiązała się z niesieniem 
misji cywilizacyjnej, tak jak to było w przypadku Syberii 
i Azji Centralnej. Rosyjsko-radziecka dominacja w Europie 
Środkowo-Wschodniej nie przebiegała w oświeceniowym 
paradygmacie. Wręcz odwrotnie: żołnierze Armii Czer-
wonej wkraczający w 1945 r. do Czechosłowacji musieli 
mieć poczucie spotkania z kulturą wyżej rozwiniętą. Czy 
jednak fakt, że to nie Lenin przyniósł cywilizację do tego 
regionu, pozwala określać tę dominację jako niekolonial-
ną? Może ostrożniej byłoby mówić o różnych rosyjskich 
kolonializmach. 

*   *   *

Rosyjsko-radziecka dominacja na olbrzymich obszarach 
Eurazji jest zagadnieniem niezwykle złożonym, a jej efek-
tów nie dają się łatwo opisać pojęciami teorii postkolo-
nialnej. Skrajnie negatywne aspekty, takie jak genocydy 
całych społeczności, występują tu równolegle z pozytyw-
nymi. Wielu Buriatów i Kirgizów uważa na przykład, że 
uzyskali państwowość dzięki utworzeniu narodowych 
republik autonomicznych w ramach ZSRR30. Oczywiście 
była to państwowość ograniczona, ale i tak o suwerenności 
większej niż w przeszłości. To ponadto w czasach radziec-
kich powstały elity narodowe, które zdolne były budować 
niepodległe państwa w Azji Centralnej po 1991 r. Widać 
tym samym, że rosyjsko-radziecka polityka miała wymiar 
nie tylko asymilacyjny, lecz także narodowotwórczy.

W tym kontekście zasadne jest pytanie, czy schemat 
postkolonialny nie wyczerpał już swoich możliwości eks-
planacyjnych. Od czasu epoki dekolonizacji świat podlegał 
gwałtownym przemianom – powstały nowe zależności 

30 Por. W. Płoskich, Istorija Kyrgyzow i Kyrgyzstana, Biszkek: Ilim, 
2000, s. 195-202.

Od redaktora



 21

i to niekoniecznie oparte na relacji centrum – peryferie. 
Bipolarny układ kolonizator – kolonizowany, najeźdź-
ca – ofi ara, metropolia – kolonie jest redukcjonistyczny 
i pozbawia zdominowaną stronę wszelkiej sprawczości. 
Może należałoby raczej zwrócić uwagę na relacje trans-
kulturowe: wpływ, który wywierali zdominowani na do-
minujących, obecność emigrantów z byłych terytoriów 
zależnych w dawnych metropoliach czy wreszcie stosunki 
między dawnymi koloniami, niezapośredniczone już przez 
centrum31. W tym duchu, podczas jednego z okrągłych 
stołów, Robert Wyszyński – wskazując na powstawanie 
hybryd kulturowych – zadaje pytanie: „Czy można two-
rzyć kulturę białoruską albo buriacką po rosyjsku?”. Py-
tanie jest retoryczne, takie procesy się bowiem dzieją32. 
W podobnym duchu Tatiana Bierniukiewicz uwypukla 
wpływ buddyzmu zarówno na rosyjską fi lozofi ę, jak i na 
codzienne praktyki zamieszkujących Syberię Rosjan33. Do-
daje również, że Rosja nigdy nie była państwem narodo-
wym, a istnienie całościowej, łączącej wszystkich obywateli 
rosyjskiej kultury jest mocno wątpliwe. 

Humanistyka transkulturowa zapewne lepiej pozwoli 
uchwycić dynamikę tej rzeczywistości. O ile jednak pewne 
zręby analityczne teorii postkolonialnej pozostaną w mocy 
– chociażby jej nacisk na odsłanianie struktur panowania 
i przemocy. Zresztą, być może niektóre społeczności dopiero 
teraz wchodzą w swoją epokę postkolonialną. Czas płynie 
bowiem różnymi rytmami: narody rdzenne Syberii mogą 
przechodzić obecnie etapy podobne do tych, z którymi 

31 E. Łukaszyk, Probliema wzaimodejstwija kultur – wozmożen li wychod 
za predeły tradicionnych kategorij postkolonialnych issledowanij?, w: J. Kie-
niewicz (red.), Cywilizacionnyj wybor…, s. 38-52. Por. E. Łukaszyk, Hu-
manistyka transkulturowa jako szansa innowacji, htt ps://uw.academia.edu/
Ewa%C5%81ukaszyk, dostęp 15.12.2015.

32 Por. G. Dondukova, A Poem as a Source of Ethnic Identity: a Case of 
Bair Dugarov, w: C. Imichełowa (red.), Russkaja literatura w Rossii i mirie, 
Ułan-Ude: Izdatelstwo Burjatskogo uniwiersitieta, 2016, s. 158-163.

33 Por. Т. Bierniukiewicz, Buddizm v rossijskoj fi łosowskoj kulturie. 
„Czużoje” i „swojo”, Moskwa: Kniżnyj dom „Librokom”, 2009.

Od redaktora



22

zmagały się narody Afryki kilkadziesiąt lat temu. Mimo 
więc, że teoria postkolonialna czasy swojej świetności ma 
już za sobą, nadal może być użyteczna. W dodatku to nie 
zewnętrzne kategorie, lecz same zdominowane niegdyś 
społeczności powinny decydować, jaką pojęciowością chcą 
się posługiwać do opisu swojej przeszłości. Mogą w tym 
celu używać właśnie języka teorii postkolonialnej, uzupeł-
nionego o nowe elementy34. 

Nowy tom „Debat Artes Liberales” Syberia: tradycja i mo-
dernizacja zaprasza do refl eksji nad tymi zagadnieniami.

Kamil M. Wielecki

34 J. Kieniewicz (red.), „Debaty IBI AL”, t. I, s. 15-16.

Od redaktora



OKRĄGŁY STÓŁ SYBERYJSKI I

BYĆ CZY NIE BYĆ RDZENNYCH NARODÓW 
SYBERII?

КОРЕННЫЕ НАРОДЫ СИБИРИ: БЫТЬ ИЛИ 
НЕ БЫТЬ?



Zapis dyskusji, która odbyła się 10 grudnia na Wydziale 
„Artes Liberales” Uniwersytetu Warszawskiego w ramach 
debaty pod tytułem „Polska – Rosja: Poszukiwania nowej 
tożsamości”. Tematem przewodnim, którym zajmowali się 
uczestnicy debaty 10 grudnia, było zagadnienie „Społeczna 
odpowiedzialność inteligencji: między państwem a społe-
czeństwem (doświadczenie Polski i Rosji)”.



Jan Kieniewicz: Dobry wieczór Państwu, witam bardzo 
serdecznie jeszcze raz na dzisiejszym ostatnim spotkaniu, 
które zaczynamy z trzykwadransowym opóźnieniem, ale 
było warto. Było warto, bo były ciekawe rozmowy. To 
spotkanie nie jest końcem, ani nie jest początkiem. Za-
częliśmy serię tych spotkań w 2006 roku, w momencie, 
kiedy przyszły do Artes Liberales najpierw profesor Zoja 
Morochojewa, a potem profesor Uljana Winokurowa, któ-
ra nam zasugerowała, że możemy w jakiejś mierze zająć 
się problematyką syberyjską. Zajęliśmy się nią na sposób 
właściwy Artes Liberales. Dlatego z przyjemnością witam 
na sali nie tylko dotychczasowych uczestników, ale także 
naszych gości zaprzyjaźnionych z innych wydziałów Uni-
wersytetu Warszawskiego z panią profesor Ewą Nowicką 
na czele. Bardzo jest mi przyjemnie widzieć tych kolegów, 
którzy rzeczywiście profesjonalnie zajmują się sprawami 
syberyjskimi. 

Nasz stół jest stołem syberyjskim, przy czym ja sam 
nie fi guruję tu jako syberyjski uczony, ani jako syberyj-
ski specjalista. Jestem tylko skromnym moderatorem tej 
dyskusji występującym z ramienia wydziału. Chciałbym 
Państwu przedstawić naszych panelistów. Uljana Alek-
siejewna Winokurowa reprezentuje arktyczną perspekty-
wę umiejscowioną w Jakucku. Jest postacią kluczową dla 
badań i działań na rzecz cywilizacji arktycznej. Profesor 
Andriej Bazarow z Ułan Ude zajmuje się nie tylko teologią 
buddyjską, ale przede wszystkim książką i cywilizacją 
w wymiarze szerszym niż tylko jego rodzinny kraj. Pani 
profesor Wiktoria Nomogojewa z Ułan Ude stoi na czele 



26

wydziału historycznego tamtejszego uniwersytetu, z któ-
rym czynnie współpracujemy. Pani profesor Tatiana Bier-
niukiewicz, stażystka obecnie na naszym wydziale na ten 
rok, jest z Wydziału Filozofi i Uniwersytetu Zabajkalskiego 
z Czyty i na końcu doktor Ivan Peshkov z Irkucka i z Po-
znania, stały współpracownik Grupy Polsko-Syberyjskiej. 
I na tym kończy się mój czas, który sobie wyznaczyłem 
dla przywitania. 

Dodam jedno. Nasz stół ma zadanie bardzo proste: 
wprowadzenie problematyki rdzennych narodów Syberii 
w tę sieć zagadnień, którą snujemy tutaj w przestrzeni Pol-
ski i w przestrzeni Rosji. Mówię tu o zagadnieniach, które 
poruszaliśmy wczoraj i dzisiaj podczas debaty – odpowie-
dzialności inteligenta, intelektualisty, myśliciela, pracow-
nika uniwersytetu wobec społeczeństwa i wobec władzy, 
czyli wobec państwa i problemów, jakie stąd wynikają1. 

Bardzo dziękuję Państwu za uwagę i proszę o zabra-
nie głosu panią profesor Winokurową. Dodam jeszcze, 
że pozwoliłem sobie narzucić panelistom rygor bardzo 
surowy, czyli dziesięciominutowe wystąpienia wprowa-
dzające. Jak było tutaj dwukrotnie powiedziane wczoraj 
i dzisiaj, wymaganie od uczonego, żeby powiedział coś 
mądrego w dziesięć minut, przypomina terror dzienni-
karski. Ja nie mam charakteru terrorysty, ale jak wiecie, 
mam skłonność do trzymania się czasu. Ta klepsydra jest 
głównie dla mnie. To nie jest gilotyna dla uczestników, to 
ma mnie dyscyplinować. 
Ульяна Винокурова: Dziękuję bardzo. Дорогие соот-

ечественники, дорогие поляки! Сибирь – это сакраль-
ное пространство, и ограничения во времени для нас 
совершенно не новость. Мы сюда ехали с ограничением 
времени. На предыдущих панелях было очень много 
интересных мыслей, жаль, что моя презентация была 

1 Materiały z tej dyskusji znalazły się w tomie VIII Debat Artes Libe-
rales: K. Tomaszuk (red.), Inteligent, humanista, intelektualista, Warsza-
wa: Wydział „Artes Liberales” UW, 2014.

Okrągły stół syberyjski I: Być czy nie być rdzennych...



 27

подготовлена раньше, чем я вас услышала. Хотелось 
еще много корректив внести, но приходится выходить 
после предыдущих панелей с уже устаревшей презен-
тацией. Мой вопрос очень важный: как мы будем вы-
живать? Быть нам или не быть? Я говорю «мы», потому 
что как интеллигенция беру на себя это пресловутое 
право – говорить от имени народа, при этом, как на 
предыдущих панелях было сказано, наше социологи-
ческое сообщество достаточно сильно отстает в этих 
чувствах по сравнению с писателями. 
Итак, что такое Сибирь? Это 8% населения страны, 

и там много чего есть, это кладовая Российской Федера-
ции. Если взглянуть на историческую карту расселения, 
можно увидеть, как много было народов в Сибири. 
Сейчас сильно поредело. В основном, мы будем гово-
рить примерно об одном миллионе населения. Мы 
сюда включаем 37 коренных малочисленных народов 
Севера Сибири плюс еще так называемые титульные 
народы (саха, буряты, тувинцы, алтайцы, хакасы), всего 
42. Надо сказать, в целом, речь идет не только о сибир-
ских народах, поскольку некоторые из них рассредо-
точены по разным континентам. Сравнение переписи 
на основании исследований Дмитрия Богоявленского2 
показывает, что прирост наблюдается только у 14 на-
родов, тогда как сокращение численности – у 24 из них. 
В целом, численность, при этом уменьшается. 
И здесь я хотела бы разделить тезисы уважаемого 

нами Валерия Александровича Тишкова3, что это тоже 
своего рода конструирование. В принципе, реально 
этих народов нет. На самом деле, остается только 7 на-
родов с положительной динамикой: ненцы, долганы, 

2 Д. Богоявленский. Последние данные о численности народов 
Севера // Ассоциация коренных малочисленных народов Севера, 
Сибири и Дальнего Востока Российской Федерации. URL: htt p://
www.raipon.info/component/content/article/1-novosti/2637-2011-12- 
27-11-54-03.html. (дата обращения: 30.12.2011).

3 Валерий А. Тишков был участником дискуссии.

Okrągły stół syberyjski I: Być czy nie być rdzennych...



28

эвенки с эвенами, юкагиры, ханты и манси. Я думаю, 
что из малочисленных народов только у ненцев идет 
естественный прирост. Наиболее сильное сокращение 
численности наблюдается у наиболее русифицирован-
ных народов (вепсы и шорцы, саами, народы Приаму-
рья, алеуты и чуванцы). 
Хочу рассмотреть различные аспекты ответа на наш 

вопрос: быть или не быть? Первое – это нарушение 
баланса этнического жизнеобеспечения со средой 
обитания. Сейчас наблюдается исход со своей среды 
обитания, смена образа жизни, и в результате этого 
согласно федеральным законам происходит разделение 
этих народов на тех, кто проживает в своей традици-
онной среде обитания, они как бы протекционируются 
государством, и тех, кто уехал оттуда, они не обладают 
такими гарантиями. Более того, этот процесс сопрово-
ждается тем, что традиционные меры экологической 
культуры стираются по отношению к своему кормяще-
му ландшафту, этот процесс сопровождается федераль-
ными правовыми ограничениями на ведение традици-
онного хозяйства и способов жизнеобеспечения. Сейчас 
и рыболовство, и охота, и другие виды традиционной 
занятости ограничиваются федеральным законом, аб-
солютно не соответствующим биологическим ритмам 
этих животных и объектов природы. 
Второй вопрос – это политическая субъектность. 

У нас с 1992 года существует Ассоциация коренных 
малочисленных народов Севера, Сибири и Дальнего 
Востока, объединяющая 34 региональных и этнических 
образования, плюс еще так называемые титульные на-
роды. Я говорю «так называемые», потому что, на са-
мом деле, это тоже пустое конструирование, реально 
ни полномочий, ни прав у них не имеется. Более того, 
как раз именно это понятие вызывает дополнитель-
ные трудности в сохранении этничности, для которой 
важны два аспекта: первое – это гарантирование прав, 
а второе – это традиционное природопользование. 

Okrągły stół syberyjski I: Być czy nie być rdzennych...



 29

Функционально-системный подход позволяет увидеть, 
как идет процесс эволюции коренных народов, в ко-
тором можно выделить этногенные процессы, исхо-
дящие из социосферных, этносферных и биосферных 
изменений. Соответственно, мы можем думать о том, 
как сохранить эту проблему устойчивости и как от-
слеживать структурную перестройку адаптационных 
механизмов трех видов среды. 
Во-первых, следует отметить, что Сибирь – это зона 

дискомфортности климата. Самая дискомфортная зона 
– это Енисей и Якутия. Взять хотя бы мой родной го-
род, который ежегодно переживает так называемые 
наводнения, на самом деле, это последствия глобаль-
ного изменения климата. Во-вторых, мы видим, как 
изменяются ландшафтогенные процессы, как влияет 
экология на жизнь коренных народов. Прежде всего, 
это особенность жизнеобеспечения, для коренных на-
родов биомасса гумуса не важна, а все, что им важно, 
регулируется федеральным законом против их есте-
ственного жизнеобеспечения. Происходит сильнейшее 
антропогенное загрязнение и нарушение биоценоза. 
Что касается качества жизни в Сибири, по состоянию 

на 2009 г. 13 регионов были донорами (Тюменская об-
ласть, Ханты-Мансийский АО-Югра, Ямало-Ненецкий 
АО – нефтегазодобывающие регионы), 11 субъектов 
можно охарактеризовать как относительно благопо-
лучные (как, например, Магаданская обл., Сахалинская 
область, Чукотский АО), 51 – благополучные серед-
нячки (к примеру, Забайкальский край) и 9 субъектов 
– качество жизни ниже среднего (Камчатский край, 
Р. Хакасия, Р. Алтай, Амурская область). 
Следующий аспект – образование, воспроизводство 

культурное и духовное. И опять же в таких регионах-
донорах, как Ямало-ненецкий автономный округ, нет 
вуза. Теперь посмотрим на школы. Почти в половине 
населенных пунктов нет полных средних школ. А это 
значит, что воспроизводство культурное и духовное 

Okrągły stół syberyjski I: Być czy nie być rdzennych...



30

может быть достигнуто с большим трудом. Теперь 
о языках. В целом, надо сказать, что у нас только по-
ловина детей изучает родной язык в школе. 
Итак, смотрим теперь на ресурсы самоуправления. 

Надо сказать, что это самоуправление во многом за-
висит от уровня социальности политической органи-
зации, цивилизаций, вмещающих народы Сибири. На-
блюдается снижение этого качества управления. Как 
мне представляется, вся эта система – российская или 
советская – отличается неизменностью моделей власти, 
форм тоталитаризма и диктаторства по отношению 
к данным народам. 
Что касается экономических ресурсов, самое важ-

ное, что народы Сибири отчуждаются от биологиче-
ских ресурсов среды обитания. Культурная революция 
социализма привела к снижению и падению сопро-
тивляемости этнических систем, уходу национальной 
интеллигенции от своей преобразующей творческой 
роли в иные ниши самореализации. В момент пере-
стройки писатели коренных народов стали глашатая-
ми, голосом своего народа: Владимир Санги, который 
организовал первую Ассоциацию коренных народов, 
Еремей Айпин, Юван Шесталов. 
С чем сопряжены этногенные процессы? Во-первых, 

конструирование специальной этничности, для того 
чтобы выжить и стать малочисленным народом. Второе 
– декларация государственного суверенитета. А в ре-
зультате, что мы видим? Мы видим, что национальная 
интеллигенция оказалась в сложнейшем положении, 
потому что именно ее сфера стала одной из тех, ко-
торые выпали из рыночных отношений. Однако с на-
ступлением перестройки и объявлением суверенитета 
начался приток интеллигенции из этой сферы в госу-
дарственную власть. Вот, например, 25 лет руководя-
щий министерством культуры Республики Саха Ан-
дрей Борисов. Был создан в 1991 году и реорганизован 
в 2008 году Институт проблем малочисленных народов 

Okrągły stół syberyjski I: Być czy nie być rdzennych...



 31

Севера СО РАН. Его директор доктор филологических 
наук, эвен Василий Роббек ушел из жизни в 2010 г. По-
явилась новая волна лидеров, таких, как например, Ми-
хаил Погодаев, председатель Союза оленеводов мира. 
Итак, что осталось? Присутствует множество про-

блем. При этом эти проблемы остаются нерешенными 
как в советское время, так и в настоящее время. И мы 
можем посмотреть, как относится власть и интелли-
генция к процессам модернизации в сфере техники, 
науки, культуры и искусства, и увидеть, что Россия оста-
ется на первичном этапе модернизации. Более того, 
идет откат, Академия наук у нас находится в сложном 
положении. 
Какие из всего этого можно сделать выводы? Прежде 

всего, что большинство сибирского народа ассимили-
ровано и не имеет шансов на воспроизводство своей 
коллективной идентичности как этнической общности. 
Второе, народы Сибири будут до той поры, пока рус-
ский народ будет отставать от темпа модернизации. 
Такой совет нам давал еще в 1912 году наш писатель 
Алексей Кулаковский. «Не надо уходить ни в какой 
Китай, в США, надо держаться русских, поскольку они 
такие же необразованные, как мы». Может быть, мы 
получим шанс на сохранение при условии реализации 
международного права в России. Это образ наших ко-
ренных народов в Сибири. Мы на волне жизни в таком 
рискованном положении. Благодарю за внимание. 

Jan Kieniewicz: Bardzo dziękuję i przepraszam za moje 
skąpstwo w czasie, i bez dalszej zwłoki... proszę o zabranie 
głosu doktora Ivana Peshkova. 
Иван Пешков: Уважаемые коллеги, темой моего вы-

ступления будет статус коренного народа России меж-
ду риторикой и практикой. И чтобы не повторяться, 
я постараюсь – у меня очень мало времени – достаточно 
схематично описать некоторые проблемы, которые, как 
мне кажется, возникают при попытке понять, что же 
мы по-настоящему думаем, когда употребляем слово 

Okrągły stół syberyjski I: Być czy nie być rdzennych...



32

«коренные народы», что это слово значит, что значит 
в определенной перспективе, а прежде всего, что это 
значит в перспективе российского общества. И здесь 
я хочу сделать одну оговорку. Тема доклада немного 
неточная. Я буду (поскольку наш круглый стол зани-
мается Сибирью) говорить, прежде всего, о сибирской 
проблематике, поэтому коренные народы Севера Рос-
сии, Юга России здесь не будут затронуты. 
В общем, статус коренного народа – это определен-

ный особый режим гражданства, при котором госу-
дарство от лица общества и доминирующей нации 
берет на себя защиту традиционных моделей хозяй-
ства и культуры. Статус этот подразумевает невпи-
санность в доминирующие модели жизни, вызванные 
другим культурным базисом сообществ. В общем-то, 
эта ситуация немного напоминает ситуацию с мень-
шинствами и диаспорами, но в отличие от меньшинств 
и эмигрантов, невписанность не воспринимается как 
заговор, как что-то враждебное. Она воспринимается 
более нейтрально в связи с колониальным опытом со-
обществ, что подразумевает определенную долю вины 
доминирующей нации по отношению к сообществам, 
определяемым как коренные или эндогенные. В случае 
российского общества никакого согласия на вину быть 
не может. Можно скорее говорить о более мягком ста-
тусе бывших хозяев территории, бывших, может даже, 
жителей территории. 
И этот особый статус, давая часть преимуществ 

(в российской практике часто дисфункциональных, 
но, по крайней мере, номинальных) порождает це-
лый ряд рисков. Прежде всего, это риск быть объек-
том политики государства, а не субъектом культурной, 
экономической, социальной политики. Второе – это 
риск зависимости от государственной помощи и до-
таций. Третье – это негативное восприятие остальными 
членами сообщества как иждивенцев, а в агрессивных 
или ксенофобических дискурсах даже как алкоголиков 

Okrągły stół syberyjski I: Być czy nie być rdzennych...



 33

и тунеядцев. В случае России это в особой степени 
касается малочисленных коренных народов. И все это 
непонимание связано с тем, что, в общем-то, на уровне 
общества существует определенное непонимание того, 
что этот статус значит.
Третье, коренной статус – это, с одной стороны, 

гарантия помощи, с другой стороны – фиксация на 
определенном статусе. Гарантия включения в сложную 
сеть обслуживания, в которой участвуют чиновники, 
субподрядчики, музеи, институты краеведения, писа-
тели, программы образования и социальные лифты. 
В случае России, как правило, сломанные социальные 
лифты, чисто номинальные. А с другой стороны, всегда 
за этим стоит фиксация, т. е. вся эта романтика отста-
лости, которая особенно в нашем современном параде 
определенной ксенофобии становится просто отста-
лостью, уже без всякой романтики. Этот статус несет 
определенные риски, про которые мы часто забываем. 
В общем, статус коренного народа в конкретном ме-

сте и времени – это продукт взаимодействия правово-
го, политического и обыденного дискурсов, с одной 
стороны, и противоречивого набора практик, с другой. 
Если взять сибирский опыт, то к этому присоединяется 
еще определенная инерция советского словаря и со-
ветских практик, а также влияние современных идео-
логий эндогенности и опыта участия в международных 
организациях, опыта в организации коренных народов. 
И вот это использование гибридных языков ведет к до-
статочно гибридным практикам, где современные ин-
ституциональные формы часто имитируют советские, 
а новые формы, как например, приграничная торговля 
с Китаем и Монголией дают возможность сохранения 
определенных советских статусов, институтов и форм 
жизни. И в этом плане нужно обратить внимание на 
то, что в русском, как, в принципе, и в польском, языке 
слово «коренной» народ отсылает к слову «корень», 
подразумевая, с одной стороны, определенные связи 

Okrągły stół syberyjski I: Być czy nie być rdzennych...



34

с территорией (хотя в польском языке это слово несет 
абсолютно другую нагрузку), и с другой стороны – им-
ператив сохранения культуры. И вот эта связь между 
правом на территорию (и особой связью с территори-
ей) и сохранением культуры очень важна. 
Следует отметить, что дискурс права собственности 

на территорию, в случае сообществ немножко в другом 
режиме гражданства, сознательно игнорирует перспек-
тиву геополитического контроля современного госу-
дарства над гражданами и пространством, т. е. опре-
деленного императива, когда государство не согласно 
на существование неконтролируемых территорий и по-
пуляций. Это дает возможность государству переписать 
любой контракт в категориях защиты прав граждан или 
защиты сообществ, признанных какими-то там особен-
ными, от отсталости. В этот момент, как мне кажется, 
вторичность прав собственности перед суверенитетом 
государства, особенно видна в приграничных районах.
В общем Сибирь является огромной фронтирной 

зоной. Следует обратить внимание на то, что истори-
чески так сложилось, что Сибирь является не столько 
географическим термином, сколько, если взглянуть 
исторически, скорее процессом. Процессом, который 
можно назвать сибиризацией, а именно процессом 
пространственно-административного проектирования 
и постепенного перехода от пространства номадиче-
ских сообществ, кочевников к агро-номадическому со-
обществу с православной и в языковом плане русской 
культурной доминантой. 
Второй чертой сибирского общества, которая очень 

сильно повлияла на определенный статус коренных 
сообществ, является то, что это общества блуждаю-
щего, как мне сейчас подростки сказали, рандомного 
(модное слово) продвигающегося фронтира, который 
полностью меняет статус приграничного населения, 
которое то становится приграничным, потом перестает 
им быть и так далее, и так далее. 

Okrągły stół syberyjski I: Być czy nie być rdzennych...



 35

И здесь в Сибири, если взять 18-19 век, существует 
2 больших фронтира. Прежде всего, это северная сеть 
на базе якутских ярмарок, контактов между американ-
ским континентом и Россией с доминантой якутской 
культуры и, естественно, на юге – это сибирско-ки-
тайский фронтир с ключевой ролью монгольского и, 
в чуть меньше степени, тунгусо-манчжурского населе-
ния. И местное население – почему я говорю про этот 
фронтир – с одной стороны, всегда является объектом 
защиты (по крайней мере, всегда появляется дискурс 
защиты) от китайцев, или от американских миссио-
неров, или еще от чего-то, с другой стороны, всегда 
появляется страх нелояльности и то, что в 19 веке на-
зывали номадической угрозой. 
Поэтому статус коренных народов (очень мало време-

ни, извините за схематизм) состоит из нескольких про-
цессов. Прежде всего, постоянные попытки превратить 
кочевников в полукочевников, а в идеале – в оседлое 
население, постоянные попытки христианизации и по-
стоянные попытки определения достаточно лояльного 
фронтира. В этом контексте коренных народов, в узком 
смысле, в России есть инородцы. Как вы знаете, это 
слово отсылает, наверное, в логике царских чиновников 
к определенному происхождению, и, возможно, было 
бы более точным определение «иноверцы», но прежде 
всего – инородцы, которые имеют определенный, очень 
своеобразный экономический статус. 
Здесь очень важно обратить внимание на то, что 

если мы говорим про права на землю, то ни в цар-
ской России, ни в СССР коренные народы Сибири не 
имели абсолютных прав на землю. Они имели право 
распоряжаться землей, но не имели прав на землю, 
потому что в Сибири собственником земли выступает 
казна и кабинет. В некоторых местах практически до 
революции сохраняется такая очень архаичная форма, 
как «ясак». Что очень интересно, большая часть этих 
выплат идет в кабинет, т. е. практически коренные на-

Okrągły stół syberyjski I: Być czy nie być rdzennych...



36

роды финансируют царскую семью. Царская семья на-
ходилась на иждивении охотников и оленеводов – так 
длилось практически 200 лет. И здесь что интересно, 
что каким-то таким переломом стало это так назы-
ваемое 20-летие или 30-летие консервативного пово-
рота перед революцией, когда инородческий вопрос 
ставится в форме практически полной ассимиляции 
и христианизации. Чем это закончилось, мы все зна-
ем. И здесь царская Россия получает в итоге очень за-
путанный опыт и определенное несогласие элит, по 
крайней мере, бурятских или якутских, на политику 
русификации и попытки их содержания, что, в общем-
то, тоже определило поведение этих элит во время 
гражданской войны. 
В Советском Союзе ситуация диаметрально меня-

ется, проводится политика коренизации, по крайней 
мере, до 1935 года. И в общем-то, в памяти коренных 
народов, наверное, самый справедливый или идеаль-
ный паттерн национальной политики в их отношении 
– это ранние 20-е годы 20-го века, когда действитель-
но большевики используют этот ресурс фрустрации 
в результате царской политики, действительно под-
черкивая новые формы. Но, как все мы знаем, в 1935 
году происходит определенный национальный поворот 
и словарь резко меняется. В 1937 году большая часть 
коренных народов теряет европейски ориентирован-
ную интеллигенцию. В случае бурят – традиционную 
интеллигенцию, связанную с монастырями и высоко-
образованными аристократами в монгольском мире. 
В этот момент происходит полное реформирование 
этой идеи, усиливается то, что можно назвать совет-
ским ориентализмом, и практически Сибирь стано-
вится страной будущего, а не прошлого, где советский 
человек побеждает Север в каких-то таких, немножко 
экзотических декорациях. В этот момент постепенно 
убирается слово «коренной», так как это влечет за со-
бой ассоциацию с колониализмом. 

Okrągły stół syberyjski I: Być czy nie być rdzennych...



 37

Люди, которые занимались историей Сибири, не-
зависимо от того, были они коренного или некорен-
ного происхождения, попадали в очень интересную 
ловушку. С одной стороны, надо было быть марксистом 
и писать о достаточно агрессивной политике царского 
правительства, а с другой, надо было быть лояльным 
по отношению к идее ведущей исторической роли 
русского народа в развитии Сибири. Это приводило 
к императиву представления присоединения сибир-
ский территорий как исключительно добровольному 
процессу, а все негативные факты сводились к ошибкам 
отдельных людей и групп (козаков, купцов, воевод). 
В этот момент создаются определенные формы офи-
циального прошлого, которые живут до сегодняшнего 
дня: это музеефикация наследия коренных народов 
и политика домов культуры. 
В общем, термин «коренные народы» табуизируется. 

Может, старшее поколение помнит, что в 1985 году 
Всеволод Софинский произнес фразу, что коренных на-
родов в СССР нет, потому что не было колониального 
опыта и сегодня нет колониализма. То есть, в общем-то, 
мы видим, что это просто юридический термин и он 
все время идет в контексте исторических мифологий, 
которые несет общество. В 1992-1993 году термин воз-
вращается как в общефедеративное, так и в республи-
канское правовое поле, но так как это была эпоха син-
теза, то начинают говорить о коренных малочисленных 
народах, соединяя советский и международные слова-
ри. И в общем-то, сейчас в Российской Федерации ко-
ренной народ – это противоречивая категория, которая 
не совсем отвечает реальности сибирского общества, но 
следует отметить, что статус коренного народа – это, 
прежде всего, форма действия, поиск форм дееспособ-
ности этой концепции, поэтому при всей ее противо-
речивости нам нужно смотреть на реальные практики. 
Мне кажется, что определенные задачи, которые сто-

ят на сегодняшний день, это, прежде всего, расчистка

Okrągły stół syberyjski I: Być czy nie być rdzennych...



38

терминологии, которая, с одной стороны, создает пу-
стые обещания, с другой стороны – необоснованные 
ожидания от власти, потому что и понятие титульной 
нации, титульного суверенитета (о чем уже говорила 
профессор Винокурова), и понятие «коренного народа» 
абсолютно непродуманны и имеют противоречивое 
применение в обыденном и в юридическом смысле. 
Мне кажется, неизбежной является более решительная 
культурная политика, которая должна изменить статус 
Сибири с темного угла империи на что-то более до-
стойное, и не только с точки зрения экономического 
богатства. Если экономически путь России связан с по-
лезными ископаемыми, тут Сибирь должна играть 
роль первого плана, но это также источник культур-
ного разнообразия. Без этого расширение прав на тер-
риторию будет вызывать только протест, разрушение 
коренного населения и Сибири и жителей демогра-
фического ядра. 
Мне кажется, самое главное, о чем нужно помнить, 

что основные требования коренных народов, связанные 
с тем, что особенно жители Севера Сибири несут рас-
ходы за неудавшуюся модернизацию Севера, которая 
проходила в очень трудных условиях, в условиях прак-
тически окончания модернистического проекта. Поэто-
му, мне кажется, нужно обращать внимание, прежде 
всего, на экономические требования коренных народов 
и искать попытку соединения возможностей центра 
и потребностей самого населения. Спасибо. 

Jan Kieniewicz: Dziękuję. Zwłaszcza że prelegent zmie-
ścił się w 12-minutowym limicie. Proszę teraz profesora 
Andrieja Bazarowa o zabranie głosu. 
Андрей Базаров: Добрый вечер. Хочу сделать не-

большую презентацию и рассказать о том, чем я за-
нимаюсь и потом все это расширить до проблем ко-
ренных народов Сибири. Я долгое время занимался 
тибетской текстологией, а вот уже десять лет занимаюсь 
описанием тибетских рукописей в книгохранилищах, 

Okrągły stół syberyjski I: Być czy nie być rdzennych...



 39

полевой археографией. Езжу по деревням, смотрю, как 
книга существует в своем культурном и этническом 
пространстве. Исследования проходят как бы на трех 
уровнях: первый пласт – книжный репертуар обычного 
человека в повседневности, второй пласт – это книжная 
культура и практика сохранения традиции и третий 
– это социальный облик хранителя коллекции. Ну, 
в основном это касается, конечно, буддистов-бурят, 
потому что я занимаюсь старо-монгольской и тибет-
ской текстологией. Необходимо сказать, что с 15 века 
буряты обладают своей письменностью – старо-мон-
гольской, а языком культуры был тибетский. Я про-
демонстрирую, как эта культура сохраняется в кон-
кретных условиях. Следующий пласт – это культовая 
практика, проблемы сохранения, поклонения, чтения 
литературы, ну и очень большой пласт – это социаль-
ный облик, социальный портрет хранителя коллекций 
тибетской и старо-монгольской книжности. Здесь не-
сколько аспектов: гендерные исследования, проблема 
профессиональности, затрагивается как раз проблема 
интеллигенции и проблема преемственности. 
Года три назад мы в своем центре (Центр восточных 

рукописей и ксилографов Российской Академии Наук) 
объединили исследования по старообрядческой книж-
ности с буддистской. И удивительно – оказалось, что 
старообрядческая книжность и буддистская в реальных 
условиях исторического и государственного, россий-
ской истории и государственного развития прошли 
приблизительно один и тот же путь. И к сожалению, 
мы констатируем что на данный момент старообряд-
ческая книга и культура является более ранимой, чем, 
например, буддистская, потому что у буддистской су-
ществует масса источников для дальнейшего развития. 
Теперь то, что я тезисно хотел рассказать. Вчера 

очень большое значение придавалось проблеме соз-
дания государственной идентичности: общероссийской 
и имеющей общую культуру. Хочу сказать, что эта 

Okrągły stół syberyjski I: Być czy nie być rdzennych...



40

проблематика формировалась за счет фобий. Скажем, 
если вы не выберете этот путь, то будет что-то другое, 
еще хуже. В России обычно такой тезис часто звучит 
для формирования положительного ответа. Необхо-
димо сказать, что демонстрация этой фобии вызыва-
ет ответные фобии, т. е. ответную боязнь, потому что 
история России демонстрирует, что ради этой обще-
культурной общности население постоянно страдало 
в исторической перспективе. 
Это очень хорошо демонстрируется на примерах 

социальной археографии. Если мы возьмем старооб-
рядчество, то стержнем старообрядческой культуры 
является старообрядческая книга. Первый пример, ког-
да в середине 17 века было принято решение о воссо-
единении Украины с Россией: реформа Никона была 
проведена из-за этого расширенного государственни-
ческого решения. И тогда эта русская идентичность 
была, в конечном счете, подавлена и, в общем-то, ушла 
в Сибирь. Что касается буддистов-бурят, то, конечно, 
на протяжении 17-19 веков идет подавление этой буд-
дистской книжности. Я работал всегда в архивах, это 
подавление было системным, в виде цензурирования, 
в виде запрета на публикации и перенос через границу. 
Многие виды этих репрессий проводились в Советском 
Союзе в 30-е годы, когда эта книжность была практи-
чески полностью уничтожена. В нашей археографии 
фиксируется различные примеры массового уничто-
жения этой книжности. 
Следующий момент, российская культура форми-

руется постоянно борьбой между отдельными авто-
номными культурами и вот этой большой культурой. 
Что будет следующим шагом? Создастся ли такой ме-
ханизм, когда универсальная общероссийская государ-
ственная культура станет, скажем так, лояльной к этим 
маленьким этническим культурам? В это, к сожалению, 
исходя из исторического опыта, мало верится. Но воз-
можно механизм такой будет найден. 

Okrągły stół syberyjski I: Być czy nie być rdzennych...



 41

Самой большой трагедией бурятской книжности 
является потеря письменности. Известно, что в 30-е 
годы был проект перевести русскую культуру на ла-
тиницу, т. е. окончательно отойти от такого элемента 
узости и перейти к мировой революции, но в конеч-
ном счете русская культура не отошла от кириллицы, 
а бурят лишили своей письменности. Сейчас исполь-
зуется кириллица, и историческое наследие для бурят 
практически недоступно. Но таких примеров можно 
приводить массу. 
Но и второй тезис: я слушал блестящее выступление 

сегодня утром и всегда там был один такой момент, 
что для археографа книга – это предметность и теле-
сность. Это очень важный параметр для идентичности 
в том смысле, что наша идентичность, человеческая 
идентичность, она не бестелесная. Я люблю выражение 
Сергея Сергеевича Аверинцева о том, что бестелесная 
государственность подавляет нашу конкретную лич-
ностную телесность, а с книгами это очень ярко вы-
ражено. Есть масса примеров, когда эта книжность 
уничтожалась, масса интервью, например, даже старо-
обрядцев. Например тот же страшный книжный саван, 
когда умирает старообрядец и с ним в гроб кладут его 
книги. В Сибири это очень характерный момент. Ну, 
и буддистская книжность, когда человека расстрелива-
ли, он просил сжечь книги после него и развеять пыль 
над рекой. Таких примеров очень много. Сибирская 
книжность – это, прежде всего, предметность. Я в лю-
бом случае считаю, она имеет запах, цвет, телесность 
и так далее. 
Третье – это социальный портрет хранителя. Я бы 

хотел насчет интеллигенции и книжности еще вот что 
сказать… По нашим данным, которые я собирал сем 
лет, наблюдается очень странное положение бурятской 
интеллигенции в отношении традиционной книжно-
сти. Бурятская интеллигенция вечно оказывалась без-
грамотной. В 30-е годы, когда люди знали старо-мон-

Okrągły stół syberyjski I: Być czy nie być rdzennych...



42

гольский и считали себя грамотными, резко объявляли, 
что они безграмотные, не имеют своей письменности 
и так дальше. Все переводили на латиницу. Два года 
латиницы, потом перевели на кириллицу. И снова 
надо было обучаться грамотности. В настоящее вре-
мя, судя по моим данным, книжность сохранилась не 
среди сельской интеллигенции (я, в основном, в селах 
занимаюсь этими исследованиями), а среди, скажем 
так, скотоводов, хотя в последнее время интеллигенция 
как бы заново догоняет свою этническую идентичность 
и снова становится якобы лидером. 
И в результате, хочу сказать, что я с Ульяной Алек-

сеевной всегда согласен, когда она говорит, что судьба 
малых народов Сибири весьма печальна, нет шансов 
на выживание… На самом деле малые народы нахо-
дятся на грани не просто…. Идентичность для малых 
народов – это не проблема, скажем так, перехода, а на 
самом деле – элемент исчезновения. И я как интел-
лигент считаю, что здесь единственный выход в том, 
что в России должно сформироваться гражданское со-
общество, потому что другого выхода нет. При любых 
тотальных формах подавления, диктатуры эти малые 
народы просто не выживают. А как создать граждан-
ское сообщество – это уже вопрос, конечно, очень се-
рьезный, он требует работы и борьбы за это общество, 
за эти гражданские сообщества. Вот что я хотел сказать. 
Спасибо за внимание. 

Jan Kieniewicz: Bardzo dziękuję i teraz poproszę o za-
branie głosu panią profesor Wiktorię Nomogojewą. 
Виктория Номогоева: Уважаемые участники 

дебатов! Позвольте поприветствовать вас от имени 
Бурятского государственного университета, позвольте 
передать вам привет с берегов Байкала, особенно тем 
участникам, которые побывали там нынче в августе, 
и поблагодарить за приглашение принять участие в этих 
дебатах. Вы знаете, когда находишься на периферии, 
живешь и варишься в собственном соку, кажется, что 

Okrągły stół syberyjski I: Być czy nie być rdzennych...



 43

круг проблем, которые тебя окружают, неразрешим. 
А присутствие и участие в этих дебатах вселяет некую 
надежду, что проблемы можно разрешить, что об 
этих проблемах можно сегодня говорить и что эти 
проблемы есть не только у нас. 
Для начала я хотела бы показать очень кратко для 

тех, кто не знает историю (для тех, кто не знает, где 
находится Республика Бурятия, кто такие буряты, как 
образовался этот этнос), сделать такой краткий экскурс. 
Буряты – это народ, который образовался в результате 
присоединения этой территории к Российскому госу-
дарству и проведения границы между Россией и Кита-
ем (в то время Монголия находилась в составе Китая). 
И вот проведение данной геополитической траектории 
плюс, естественно, те этнические процессы, которые 
переживали сами родовые группы, которые назывались 
племенами северных монголов, все это привело к об-
разованию этого народа. Русских любовно называли, 
когда встречались с ними впервые, «брацки» – от слова 
«братья». Затем этот этноним для русских превратился 
в «инородцы», т. е. буряты из братьев превратились 
в инородцев, долго существовали в статусе инородцев. 
Но в то же время от своих братьев, кровных братьев- 
монголов, они получают новое этническое звучание 
«орос-монгол», на русском языке означает «русские 
монголы». Буряты – это этническая группа, которая 
оказалась между молотом и наковальней. Затем уже 
в составе Советской России буряты были отнесены к ка-
тегории национальные меньшинства, так называемые 
нацмены. 
Такая трансформация, такая траектория движения 

названия, естественно, не вселяет особых надежд на то, 
что следующее название будет приятнее, тем более, 
конечно же, при существующей политической ситу-
ации. В этом отношении хотелось бы провести сопо-
ставительный анализ с недавним прошлым: в 19 веке, 
вернее, во второй половине 19 века, у бурятского народа 

Okrągły stół syberyjski I: Być czy nie być rdzennych...



44

начинает формироваться интеллигенция. Интеллиген-
ция, конечно же, формируется неспроста. Появляются 
первые грамотные люди, которые обучались в светских 
школах, получили светское образование на европей-
ском языке. И данные грамотные люди сформировали 
уже следующий этап, следующую ступень интелли-
генции – бурятскую национальную элиту в начале 20 
столетия. Бурятская национальная элита сформирова-
лась, конечно же, в российских условиях. Естественно, 
условиями ее появления и существования были связа-
ны с общероссийскими проблемами. Соответственно, 
эта бурятская национальная элита в идеологическом 
отношении была, конечно же, пророссийской, но тем 
не менее именно ее удалось поставить очень серьезные 
вопросы того времени. Это, прежде всего, культурная 
автономия бурят в условиях Российской империи. 
Культурная автономия подразумевала развитие об-
разования, языка, литературы и всех сопутствующих 
этому требований. 
Известные события советского периода, которые, 

в принципе, мы долгое время склонны были считать 
самым счастливым временем в истории бурятского 
народа, когда бурятский народ приобрел государствен-
ность – это 1923 год. Эти события, может быть, мы бы 
более триумфально до сих пор оценивали, если бы не 
известные аспекты, о которых сейчас очень много го-
ворил профессор Базаров. Это, конечно же, языковые 
реформы 30-х годов, это политические репрессии 1937-
1938 годов, о которых говорил доктор Пешков, которые 
фактически физически уничтожили как духовную, так 
и национальную интеллигенцию. После реформы 30-х 
годов (на этом процесс не остановился) в 1937 году 
произошло территориальное разделение бурятского 
народа на три территории, две части бурятского народа 
оказались в соседних Читинской и Иркутской областях. 
В 1958 году из названия Бурят-Монголии было убрано 
название Монголия, т. е. она была Бурят-монгольской 

Okrągły stół syberyjski I: Być czy nie być rdzennych...



 45

социалистической республикой, а стала Бурятской 
автономной социалистической республикой. В 1974 
году было отменено преподавание на бурятском языке 
в школах. 
Какую ситуацию мы имеем на сегодняшний день? 

1993 год – год образования Республики Бурятия, по-
лучение государственных символов: конституции, гер-
ба, флага, принятие законов об образовании и о го-
сударственных языках. В республике были приняты 
два государственных языка – русский и бурятский. 
К сожалению, сегодня хотелось бы констатировать, что 
мы опять оказались у того же разбитого корыта, у ко-
торого мы находились накануне 90-х годов. Сегодня 
мы вынуждены обсуждать проблемы обязательности 
изучения бурятского языка в школах. Дело в том, что 
по федеральному закону (а все региональные нормы 
права приводятся сейчас в соответствие с федеральным 
законом) язык должен изучаться по желанию. Соответ-
ственно с этим, у нас в республике сейчас шла очень 
большая дискуссия о преподавании бурятского языка 
в школах. Она дошла до самого высшего законода-
тельного органа, который буквально на днях, в начале 
декабря, принял решение отложить этот вопрос, пото-
му что сегодняшняя власть республики не в состоянии 
поставить точку в этом вопросе. 
Заканчивая свое выступление, я хотела бы сказать, что 

у нас трансформация бурятской этничности пережила 
достаточно сложные этапы своего становления и разви-
тия, но на сегодняшний день, к сожалению, мы вынуж-
дены констатировать, что этничность можно сохранять 
в республике в условиях нашего государства лишь толь-
ко в форме различных народно-культурных фестивалей. 
Сегодня мы можем встречаться с якутами, эвенками 
и другими коренными народами Сибири на Ёрдын-
ских играх. Сегодня буряты пяти регионов мира могут 
собираться на фестивале Алтаргана, демонстрировать 
там свои возможности народного творчества, танцев 

Okrągły stół syberyjski I: Być czy nie być rdzennych...



46

и культуры. Сегодня мы можем гордиться скульпту-
рами Даши Намдакова, которые знают по всему миру. 
Таким образом трансляция национальной и этни-

ческой бурятской идентичности на сегодняшний день, 
к сожалению, возможна только на таком уровне. К со-
жалению, возможности современной интеллигенции, 
которая бы могла действительно доносить до власти 
чаяния бурятского этноса и, по крайней мере, их оз-
вучивать ограничены рядом существующих общего-
сударственных проблем. Можно привести несколько 
примеров. За 2013 год в Республике Бурятия было 
возбуждено два уголовных дела на блогеров, которые 
занимались освещением национальных проблем в бло-
госфере. Это и непонятный отъезд с необозначенной 
целью в Америку нашего историка Владимира Хамута-
ева, который писал о национальных проблемах. Такие 
факты мы, к сожалению, на сегодняшний день имеем. 
У меня все. Спасибо. 

Jan Kieniewicz: Bardzo dziękuję za to wystąpienie 
i proszę o zabranie głosu panią profesor Tatianę Bierniu-
kiewicz. 
Татьяна Бернюкевич: Уважаемые коллеги! 

Я понимаю, насколько сложно провести весь день, 
присутствуя на конференции, слушая, пусть интер е-
сные, но многочисленные доклады, поэтому с чувством 
глубокой признательности и сострадания к вам я 
постараюсь уложиться в свое время. Выступление 
будет сопровождать небольшая текстовая презен-
тация, просто мне кажется, что говорить я ввиду 
ограничения во времени буду меньше, чем текст, 
который будет на презентации. Итак, тема моего 
выступления – Буддизм русских Забайкалья: соседские 
взаимодействия с бурятской культурой. В процессе 
подготовки сегодняшнего доклада, который, в прин-
ципе, должен был касаться региональных аспек тов 
восприятия буддизма русским населением, я поняла, 
что рассматривать этот региональный аспект вне 

Okrągły stół syberyjski I: Być czy nie być rdzennych...



 47

определения факторов рецепции буддистских идей 
в культуре России (чем я, собственно, занимаюсь), 
в принципе, невозможно. Поэтому свое выступление 
я как раз начну с тех факторов, которые способствовали 
влиянию буддизма на культуру России. 
Итак, влияние буддизма на культуру России 

определено целым рядом факторов, среди которых 
воздействие западного интереса к Востоку, мировоззрен-
ческие поиски, связанные с ощуще нием кризиса 
западной цивилизации, влияние западноевропейской 
науки и философии. Ну, наиболее продуктивной в этом 
смысле была философия: Артур Шопен гауэр, Эдуард 
фон Гартман, Фридрих Ницше. Активно публиковались 
литературные произведения европейских авторов, 
написанные на буддистские сюжеты. Например, 
знаменитая поэма Эдварда Арнольда «Свет Азии» 
в конце 19 – начале 20 века переиздавалась в России 
несколько раз. Другой, не менее важной социокуль-
турной причиной вхождения буддистских идей 
в рос сий скую культуру явилось наличие с 17-18 
веков буддистских регионов в составе самой России: 
территории проживания тех народов, чья культура 
была тесно связана с буддизмом Тибета и Монголии, 
бурят и калмыков. Россия приобретала свой живой 
опыт взаимодействия с восточными культурами. Ну, 
и конечно нельзя не говорить о том, что в актуализации 
интереса к буддистской культуре играл важную роль 
и геополитический фактор. 
Итак, можно выделить следующие факторы влияния 

буддизма на культуру России. Как ни парадоксально, 
но первым фактором я назову роль миссионерской 
деятельности русской православной церкви. Освоение 
восточных территорий сопровождалось широкой 
миссионерской деятельностью, а для того чтобы 
выполнить эту задачу, нужно было понимание 
особенностей местных религий и верований. Понятно, 
что содержание произведений православных авторов 

Okrągły stół syberyjski I: Być czy nie być rdzennych...



48

показывает, что они были направлены, прежде всего, на 
апологию православия посредством критики буддизма. 
В то же время для распространения буддистских 
идей эта ситуация была благоприятной хотя бы 
потому, что, критикуя буддизм, православные авторы 
одновременно рассказывали об его основах и пытались 
интерпретировать его терминологию в понятных для 
русских терминах. И таким образом, в конце концов, 
способствовали распространению этих идей. 
Вторым фактором я бы назвала значение фило-

софского литературного дискурса в рецепции буддист -
ских идей. И в западной, и в русской культуре 
существовала традиция обращения к буддист-
ским идеям, которая чаще всего приводила не 
к историко-философским студиям (этим занималось 
востоковедение), а к формированию оригинальных 
авторских концепций, в которых они использовались. 
Но при этом выполнялась интерпретационная 
популяризаторская функция по отношению к самому 
буддизму. Ну, о роли литературного дискурса тоже 
уже известно. Это, прежде всего, творчество известных 
писателей и поэтов: Алексея Толстого, Ивана Бунина, 
Велимира Хлебникова, Константина Бальмонта, причем 
часть из них связывала этот интерес со знакомством 
с литературой, а такие как Хлебников непосредственно 
были связаны с культурой того народа, рядом с которым 
они жили. 
Следующий фактор – это роль бурятской интел-

лигенции и буддистского духовенства в воспри ятии 
буддизма в России. Этот фактор сыграл огромное 
значение в конце 19 – начале 20 века, конечно, он связан 
с такими яркими именами как Петр Бадмаев, несмотря 
на всю противоречивость личности, Гомбожаб Цыбиков, 
Базар Барадин, Агван Доржиев. И вклад, например, 
бурятских ученых-путешественников не только в том, 
что они описывали, исследовали буддистскую общину 
(мы им обязаны информацией о религии Тибета, 

Okrągły stół syberyjski I: Być czy nie być rdzennych...



 49

первыми сведениями о буддизме), но и тем, что был 
сформирован особый нормативный тип российского 
путешественника в Тибет. Это должен был быть 
человек из буддистского региона либо происходящий 
из буддисткой среды, который сочетал бы в себе 
черты европейски подготовленного востоковеда-
буддолога и глубокое проникновение в буддистскую 
религиозность. 
Есть фактор, который я называю «Культуртрегеры 

буддизма в России». Это ряд ярких фигур, ставших, по 
сути, проводниками буддистских идей в российском 
обществе. Сегодня большой интерес в качестве такого 
культуртрегера буддизма в России вызывает личность 
Эспера Эсперовича Ухтомского – ученого, публициста, 
путешественника, дипломата, общественного деятеля, 
близкого к имперским кругам, который сопровождал 
наследника Николая Александровича на Восток. 
Его труды были чрезвычайно популярны среди 
литературно-философской среды Петербурга и Москвы. 
Нельзя не отметить такой фактор, как российское 
востоковедение в формировании интереса к буддистской 
философии. Ярче всего здесь видна роль петербургской 
буддологической школы Федора Ипполитовича 
Щербатского, и не только в теоретическом плане, но 
и в плане изучения буддистских практик и исследования 
текстов непосредственно в дацанах в Забайкалье. Ну, 
к примеру, один из самых талантливых и молодых на 
то время учеников Щербатского Андрей Востриков 
на протяжении нескольких лет приезжал в Окинский 
дацан. И надо сказать, что и сегодня окинские ламы 
очень гордятся ролью своего дацана в российской 
востоковедной науке. 
Следующий фактор, о котором сегодня более активно 

говорят, – это необуддизм второй половины 20 века. 
Сегодня об этом можно говорить, а на самом деле это 
довольно травматичный момент был как раз в освоении 
буддистских идей, потому что связан он с личностью 

Okrągły stół syberyjski I: Być czy nie być rdzennych...



50

Бидии Дандарона, деятельность и учение которого 
оказали сильное влияние на появление и деятельность 
целой плеяды ярких буддологов. Среди них можно 
назвать Александра Пятигорского, который, чтобы 
избежать репрессий, впоследствии уехал в Англию, 
Линнарта Мялля, который создал собственную 
будологическую школу в Прибалтике, и ряд других 
ярких имен. Но следует сказать, что и после ареста 
и гибели Дандарона – это были одни из последних 
репрессий на буддистов и буддологов в 1974 году – этот 
поток не иссяк, одним из учителей, к которые приезжали 
из других регионов СССР, был Цыбиков. Среди 
факторов также можно сегодня назвать современную 
общественно-образовательную деятельность дацанов 
Забайкалья. Если говорить о региональных аспектах 
в рецепции буддизма, то, прежде всего, вызывает 
интерес присутствие буддистского сегмента в культуре 
русского населения Забайкалья, его наличия в обыден-
ном сознании и повседневной культуре. 
Говоря о типологии русских носителей идей буддизма, 

можно выделить четыре основные группы. Две из 
них состоят из тех, кто принадлежит к конфессиям: 
1) буддийским – Гелуг-па, Кагью-па, дандароновцы; 
2) небуддийским – неопядесятники, последователи 
семьи Рерихов и направления «Эниология». На первом, 
массовом уровне рецепции, который характеризуется, 
как «буддизм у русских», буддийские идеи используются 
как инструмент достижения разнообразных целей: 
оздоровительных, культурных, политических, ком мер-
ческих, конфессиональных и так дальше. Это исполь-
зование зачастую основано на «прагматических» 
задачах. Но даже оно приводит к тому, что в отдельных 
случаях учение Будды принимается русским сознанием, 
создавая второй уровень рецепции, который 
характеризуется как «русский буддизм», отличающийся 
приверженностью учению, погруженностью в доктрину 
и соответствующим культовым поведением.

Okrągły stół syberyjski I: Być czy nie być rdzennych...



 51

В заключение мне бы хотелось ответить на тот 
вопрос, который мне часто задают, когда я говорю 
об этой теме: является ли маргинальной культура тех 
русских носителей буддизма? Вероятно, с точки зрения 
общероссийского контекста, для которого характерно 
доминирование русской культуры и православия, это 
есть проявление некоей культурной маргинальности. Но 
на мой взгляд, с точки зрения региональной культуры, 
которая характеризуется присутствием буддизма еще 
до освоения Сибири на этой территории и активным 
взаимодействием с буддизмом русского населения на 
протяжении более 300 лет, это достаточно естественное 
явление. Учитывая, что практически в родословной 
каждого из представителей этого старожильческого 
населения так или иначе присутствуют бурятские 
или эвенкийские корни. То есть, на самом деле, 
с точки зрения региональной ментальности и какого-
то пространства общих культурных смыслов для 
Забайкалья буддизм у русского населения является 
вполне естественным феноменом.

Jan Kieniewicz: Bardzo dziękuję za te wszystkie wypo-
wiedzi. Jeszcze raz wszystkich przepraszam za terroryzm, 
jaki wprowadzam w te nasze spotkania, ale stosuję już 
takie niebuddyjskie metody. Otwieram debatę, otwieram 
dyskusję. Kto chciałby zabrać głos? Pytania, komentarze… 
Doktor Wóycicki, doktor Borysowa. 

Kazimierz WÓycicki: Pierwsze moje pytanie jest z na-
tury statystyczne, ale nie bez znaczenia. Na wschód od 
Uralu mieszka obecnie w Federacji Rosyjskiej 38,5 miliona 
ludzi, jeżeli wierzyć statystykom. Jaka część tej ludności 
to są to, co tutaj zostało nazwane, narody rdzenne, a jaka 
część to historycznie napływowa ludność rosyjska? To 
jest pierwsza część pytania. Druga część pytania – jaką ta 
napływowa ludność rosyjska posiada świadomość? Mia-
nowicie, wśród studentów, którzy do nas przyjeżdżają 
na stypendia, kilkakrotnie spotkałem się z dyskusją, że ci 
Rosjanie w oczach innych kolegów rosyjskich defi niowali 

Okrągły stół syberyjski I: Być czy nie być rdzennych...



52

się jako Sybiriacy i bardzo się przy tym upierali, że nie 
są Rosjanami. Na ile to zjawisko jest szerokie? I trzecie 
pytanie, za które ja przepraszam kolegów rosyjskich, ale 
chciałbym być dobrze zrozumiany. Czy została już napi-
sana historia kolonializmu rosyjskiego? Termin „narody 
rdzenne” jest terminem pełnym hipokryzji, którym Rosja 
się chwali, że tam jest tyle narodów, a w istocie są to wspól-
noty kulturowo-etniczne, które nie mogły się rozwinąć do 
bycia narodami z uwagi na kolonializm. O ile zrozumiałem 
pierwszą wypowiedź profesor Winokurowej, pozbycie się 
przez Rosję tego balastu, jakim jest kolonializm, dałoby 
początek jej modernizacji. Nie byłoby w tym nic nadzwy-
czajnego, bo na tym polega również rozwój francuskiej 
kultury politycznej – pozbycia się Algierii i kolonializmu; 
na tym polega też rozwój kultury brytyjskiej. Więc na ile to 
właśnie taki proces może zachodzić oraz – i to już koniec 
mojego pytania, pytania być może najbardziej do profesor 
Winokurowej – na ile istnieje coś takiego jak świadomość 
właśnie sybiriacka czy sybirska wszystkich tych ludów 
razem? To tyle z mojej strony. 

Jan Kieniewicz: Dziękuję. Doktor Borysowa. 
Ульяна Борисова: Позвольте выразить несогласие с 

профессором Базаровым насчет того, что малые наро-
ды не будут существовать. Я считаю, что сегодняшняя 
тема – ответственность интеллигенции очень актуальна. 
Но у меня совершенно другой прогноз, потому что мы 
(Северо-Восточный федеральный университет и Си-
бирский федеральный университет) в течение трех лет 
проводили исследования в Республике Саха. Это иссле-
дование – прогноз будущего до 2050 года, оно, в прин-
ципе, сейчас уже заканчивается, а доклад должен лечь 
на стол президента республики Саха. В принципе, есть 
понятие «управление будущим», а сегодня и вчера мы 
говорили про то, что история не повторяется и прочее. 
Ну, вот сейчас есть такой момент, что можно управлять 
будущим. Мы сделали форсайт-исследование... Мы 
сделали полностью анализ настоящего, очень много

Okrągły stół syberyjski I: Być czy nie być rdzennych...



 53

сценарных вариантов, смоделировали возможное бу-
дущее, построили дорожную карту и стратегическую 
карту. Мы взяли четыре сферы: социально-демографи-
ческую, социально-экономическую, технологическо-
го развития и социально-культурные процессы. Мы 
выявили критические ситуации, окна возможностей, 
целевые программы. Научно-педагогическая интелли-
генция университета чувствует свою ответственность 
и поэтому мы по японскому и китайскому опыту сде-
лали форсайт-исследование. 
Ну, определение родного языка у нас действительно 

очень приличное. Я не могу понять, почему в Бурят-
ской республике это не могут законодательно решить. 
Ну, может быть, это так исторически сложилось, по-
тому что к 1991 году в Советском Союзе только две 
республики имели свою национальную школу – татары 
и мы. Молодежь, конечно, знает меньше, чем старшее 
поколение. У нас в Республике ситуация трехъязычия, 
т. е. каждый якут свободно владеет русским, это понят-
но, ну и сейчас еще трехъязычие – иностранный язык. 
Все намерены учить своих детей говорить на нацио-
нальном языке. Сегодня говорили, что вот коренные на-
роды, мол, выпячивают свои проблемы, но мы никуда 
не денемся и мы будем своих детей учить говорить на 
национальном языке. Касательно самоидентификации: 
молодые люди, 18-19 лет, а говорят, что чувствуют себя 
и якутянами, и россиянами. Поэтому самоидентифи-
кация здесь, наверное, скорее всего, этнокультурная. 
И последнее замечание. Так как я работаю в финан-

сово-экономическом институте, мои студенты, которые 
работают в банках, рассказывают мне, что трудовые 
мигранты, какие бы они ни были, но они всегда, если 
заработали 3 тысячи, 2 тысячи отправляют домой, 
и у адресатов только женские фамилии. Они отправ-
ляют мамам, женам, сестрам. А почему наши россий-
ские мужчины, когда у них пенсия или зарплата, не 
несут деньги в дом? Нам надо у них этому научиться, 

Okrągły stół syberyjski I: Być czy nie być rdzennych...



54

конечно. Хотела бы сделать еще одно замечание как 
специалист по этносоциологии: сейчас многие наши 
женщины, и саха, и русские, живут в гражданском бра-
ке с теми же мигрантами. И мы проводили исследо-
вания, чтобы выяснить, почему они живут с узбеками, 
киргизами. Так вот, эти женщины говорят: на ужин 
они каждый вечер приходят с пакетом, они свой ужин 
несут и, что следует отметить, чужим детям конфеты…. 
Почему русские мужчины приходят без ничего, а им 
еще подай, положи на стол… Нам надо у них этому 
научиться. Все, спасибо за внимание. 
Валерий Тишков: Поскольку нет комментаторов, 

я тоже скажу два слова. Ну, во-первых, сегодня вы-
ступили перед вами представители двух крупнейших 
российских народов – бурят и якутов: и тот, и другой 
народ почти по полмиллиона численностью, более 
400 тысяч, и они не относятся к малочисленным наро-
дам, это совсем другая группа людей. Это два народа, 
которые имеют очень позитивную динамику, особенно 
социально-экономическую и образовательную. Самый 
высокий образовательный уровень среди российских 
народов у нас у якутов и у бурят, после евреев и армян, 
т. е. они входят в пятерку самых образованных народов. 
По продолжительности жизни у бурят и якутов по-
казатель выше, чем в среднем по России. Но в целом 
демографическая ситуация достаточно позитивная. 
Численность их не уменьшается, в отличие от общего 
населения России. Может, у бурят несколько уменьша-
ется, надо проверить. 
Есть еще один вопрос, который как бы делает разли-

чие, это вопрос, связанный с идентичностью и с куль-
турой. Вот якуты отличаются тем, что после чеченцев 
они на втором месте по сохранению двуязычия, т. е. 
и по распространению знания русского языка, и по 
сохранению своего собственного якутского языка. По-
моему, 84 процент якутов знают якутский. 
Ульяна Винкурова: 90 процент. 

Okrągły stół syberyjski I: Być czy nie być rdzennych...



 55

Валерий Тишков: 90, да. И 84 процент знает рус-
ский. Процент чуть-чуть повыше только у чеченцев. 
Поскольку они православные в основном, то не роль 
религии, а роль языка является одним из основопола-
гающих моментов сохранения якутской идентичности, 
якутской отличительности. А у бурят наоборот. Буряты 
в значительной мере потеряли свой родной язык, при-
чем речь идет о том, что они не могут насильственным 
путем ввести обязательное обучение бурятского язы-
ку. Но добровольный выбор, добровольная ассими-
ляция – это фундаментальный принцип культурной 
свободы в мире. Если родители желают своих детей 
обучать русскому языку в школе, для того чтобы они 
могли быть конкурентными в общероссийском про-
странстве – то это право родителей, право граждан. 
Конечно, нужно убеждать, и не только бурят, но и рус-
ских, в том, что, проживая в Бурятии, не знать бурят-
ский язык, стыдно. Действительно, проблема сохране-
ния или улучшения ситуации в Бурятии с бурятским 
языком существует. 
И последнее. Два этих народа имеют очень высо-

кий уровень науки, я уже не говорю о культуре. Там 
есть два крупнейших научных академических центра: 
Якутский научный центр принадлежит Сибирскому 
отделению, который сейчас этой реформой не затро-
нут и полностью сохраняется в отличие от Москвы, 
и Бурятский научный центр, который является частью 
Сибирского отделения, и там крупнейший Институт 
тибетологии и монголоведения... Мы совместно – Мос-
ковская академия наук, наш институт и вот эти два 
института, которые я сейчас назвал – выпустили два 
великолепных издания: «Якуты. Саха» и «Буряты». Это 
фундаментальные труды, являющиеся самой полной 
сводкой исторических и этнографических знаний об 
этих двух народах. И это большое событие в истории 
этих двух народов. Я летал в конце июня в Якутск на 
презентацию этого тома. 

Okrągły stół syberyjski I: Być czy nie być rdzennych...



56

Ну, еще последнее хотел бы сказать, что есть пробле-
ма сохранения среды. Сегодня об этом говорила Ульяна 
Алексеевна, другие. Но вы знаете, я бы хотел обратить 
внимание, что здесь должна быть наша двойная ответ-
ственность, потому что, когда я увидел проект этого бур -
ятского художника Даши Намдакова, который хочет 
мамонта прямо в Байкал загрузить: огромное пяти-
этажное строение из бетона, которое через две три 
зимы снег, льды снесут и изгадят крупнейшее и уни-
кальное озеро в мире – наше мировое достояние. Вот 
это амбиции одного художника, который и так доста-
точно известен, имеет достаточно мастерских. И не-
смотря на то, что были отрицательные заключения, 
в том числе наше заключение, все-таки местные бурят-
ские интеллигенты, особенно бизнесмены пробивают 
через министерство культуры этот абсолютно разру-
шительный для Байкала проект. Так что давайте отве-
чать совместно за ту уникальную природу, которая есть 
и в районе Байкала в Бурятии, и в Якутии. Спасибо. 

Jan Kieniewicz: Dziękuję. Kto by chciał? Proszę, przyj-
dzie kоlej na wszystkich. 

Monika WoŹniak: Chciałabym zadać pytanie Pani Pro-
fesor Winokurowej. Вы говорили про коренные народы 
России и Сибири, прежде всего, как традиционные 
сообщества, если я что-то плохо поняла, извиняюсь. 
Хотела бы спросить, есть ли какой-нибудь значитель-
ный проект, обращенный в будущее, на тему того, что 
модернизация – скорее шанс, чем угроза? И второй во-
прос. Как выглядит ситуация с исследованиями литера-
туры в постколониальной перспективе, я имею в виду 
не коренных народов Сибири, а русской литературы, 
русских авторов. Спасибо. 

Jan Kieniewicz: Jeszcze? Tak, proszę. 
Marcin Romanowicz: Dołączając się do głosów wcze-

śniejszych, które już padły, chciałbym sformułować ogólne 
pytania do wszystkich naszych panelistów. Pytanie, które 
będzie być może przewrotnie trochę brzmiało nie tyle „być 

Okrągły stół syberyjski I: Być czy nie być rdzennych...



 57

lub nie być dla rdzennych narodów Syberii?”, ale czy już 
być dla rdzennych narodów Syberii? Do takiego sformu-
łowania pytania zainspirował mnie swoim wystąpieniem 
profesor Bazarow, kiedy opowiadał o sytuacji w Buriacji 
na przełomie lat 20-tych i 30-tych XX wieku, kiedy jedy-
nymi członkami społeczeństwa znającymi język rdzenny 
buriacki, mongolski, byli tak naprawdę mieszkańcy wsi 
uważani za analfabetów w owych czasie. Przypomniał mi 
się przykład europejski i to przykład zza miedzy, który 
my Polacy powinniśmy dobrze znać, ale tak naprawdę do 
końca go nie znamy. Mianowicie języka czeskiego. Języka 
czeskiego, który całkowicie zaginął i zniknął w strukturze 
języków europejskich począwszy od przegranej bitwy pod 
Białą Górą, kiedy na ziemiach czeskich rozpoczęła się ger-
manizacja. Język czeski w obecnej postaci jest rekonstrukcją 
akademicką wybitnego lingwisty Jozefa Jungmanna, jest 
formą języka sztucznego, przywróconego. W naszym kon-
tekście europejskim mówi się w kontekście czeskim o po-
jęciu glott ofagii, zanikania, pożerania jednego języka przez 
język dominującej kultury, co uważa się w etnografi i za 
klasyczny wskaźnik kolonializmu. Bardzo mnie zaintrygo-
wał referat doktora Peshkova, który zdawał się sugerować, 
że pojęcie kolonializmu jest pewnym pojęciem relatyw-
nym, to znaczy być może nie jest do końca adekwatnym 
pojęciem dla opisu najnowszej historii Rosji, a zwłaszcza 
najnowszej historii terenów syberyjskich Rosji. Chciałbym 
prosić o komentarz, czy rzeczywiście historia kolonializmu 
rosyjskiego jest czymś względnym? Dołączam się tu do 
głosu poprzednika, że potrzebujemy historii kolonializmu 
rosyjskiego, żeby skonstatować, czy ludy syberyjskie już 
są w stanie świadomości postkolonialnej.

Jan Kieniewicz: Dziękuję bardzo. Przepraszam, ale jest 
jeszcze kilka innych głosów, które chciałyby wybrzmieć. 
Pan profesor Forycki. 

Remigiusz Forycki: Jeżeli można, jeszcze raz przypo-
mnę, że jestem romanistą i na marginesie wystąpienia 
pani Tatiany Bierniukiewicz chciałbym tylko przypomnieć, 

Okrągły stół syberyjski I: Być czy nie być rdzennych...



58

że była taka piękna książka wydana w 1768 r. Podróż na 
Syberię Jeana Chappe’a d’Auteroche’a4. Częścią składo-
wą tej książki jest opis Kamczatki. Jest tam bardzo dużo 
informacji o buddyzmie. Bardzo dużo. I są przepiękne 
ilustracje Jean’a Baptiste’a Lupensa, dzięki nim są opisane 
i pokazane bóstwa, idole i ludy syberyjskie. Dodatkowo, na 
tom II książki d’Auteroche’a składa się również przekład 
pracy Stiepana Kraszeninnikowa Opisanie ziemi Kamczatki5. 
Kraszennikow był również ilustratorem wyprawy północ-
nej Vitusa Beringa razem z Georgiem Stellerem. Ponadto 
chciałbym zwrócić uwagę na to, że Jean Baptiste Lupens 
– który był dziesięć lat w Rosji – przywiózł ogromną do-
kumentację ze swojej podróży, w tym kolekcję kałmuckich 
oraz kamczadalskich strojów i korali. Ta dokumentacja 
znajduje się gdzieś we Francji. Dopiero niedawno, w la-
tach 70. odkryto należące do niej mapy. Jeszcze ostatnia 
uwaga na ten temat. Książka d’Auteroche’a została ostro 
zaatakowana przez Katarzynę II, która napisała do niej 
antydot6. Dotyczył on wprawdzie tylko pierwszej części 
dzieła, tej opisującej podróż do Omska. Obiecała również 
napisać antydot do drugiej, ale już tego nie zrobiła. 

Mam jeszcze krótką uwagę do pana Andrieja Bazarowa. 
Bardzo mi się podobało pańskie wystąpienie. Mówił pan 
o starowiercach i o Buriatach. Otóż ja miałem kontakt 
z Szymonem Szyszmanem, który biegał po całym świecie 
sowieckim i szukał ostatnich resztek uratowanych ksiąg 

4 J. Chappe d’Auteroche, Voyage en Sibérie fait par ordre du roi en 1761, 
vol. 1, Paris: Debure père, 1768. Publikacja w internecie: htt p://gallica.
bnf.fr/ark:/12148/btv1b8620781z (dostęp 15.12.2015).

5 J. Chappe d‘Auteroche, S.P. Kracheninnikov, Voyage en Sibérie 
fait par ordre du roi en 1761, vol. 2, Paris: Debure père, 1768. Publika-
cja w internecie: htt p://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8620782c (dostęp 
15.12.2015).

6 Catherine II, Antidote ou Examen du mauvais livre superbement inti-
tulé „Voyage en Sibérie fait par ordre du Roi en 1761”, w: H. Carrère d’En-
causse (red.), L’impératrice et l’abbé [Texte imprimé]: un duel litt éraire inédit 
entre Catherine II et l’abbé Chappe d’Auteroche, Paris: le Grand livre du 
mois, 2003.

Okrągły stół syberyjski I: Być czy nie być rdzennych...



 59

karaimskich, które były niszczone w latach 20-tych i 30-
tych w sposób potworny – taki sam jak ten, o którym Pan 
mówił. Zatrudnił się na przykład na statku jako palacz, 
żeby pojechać do Odessy. W ogóle jeździł po Związku 
Radzieckim i wynajdywał resztki tych ksiąg, pamiątek po 
Karaimach. Pański odczyt mi o tym przypomniał. Mia-
łem zaszczyt towarzyszyć i opiekować się prof. Szyszma-
nem w Paryżu przez ostatnie miesiące jego życia, i o tym 
wszystkim mi opowiadał.

Jan Kieniewicz: Dziękuję. Profesor Finikow. 
Taras Finikow: Мне хотелось задать один достаточно 

конкретный вопрос. Очень многие вещи в мире реша-
ются, используя какие-то технологии, какие-то сцена-
рии, которые уже кем-то созданы. Очевидно, что по-
ложение, аналогичное существующему на территории 
Сибири, в полярной части Сибири, – это положение 
в Северной Америке на Аляске, в какой-то мере это 
положение в Канаде, это положение в Гренландии 
с инуитами. Можно найти и другие аналогии. Напри-
мер, известная ситуация с аборигенами на территории 
Австралии, там только другая климатическая ситуация. 
Можно продолжить поиск этих аналогий. Скажем, 
с различными индейскими племенами в Южной Аме-
рике. Вот что из того, что было уже: а) придумано, 
б) реализовано и с) реализовано с успехом – может 
быть использовано в этом конкретном случае, который 
мы сегодня анализируем. Спасибо. 

Jan Kieniewicz: Dziękuję. Chwileczkę. Bato Dondukow. 
Бато Дондуков: Тут было озвучено, что на блогеров, 

которые занимаются национальными идеями, были 
заведены дела. Действительно, сегодня Интернет по-
зволяет объединяться вокруг какой-то идеи большому 
числу людей и чаще переходить от разговоров к дей-
ствию. И это может быть полезно, с одной стороны, 
для этнических меньшинств с точки зрения сохране-
ния своей идентичности, но также сегодня Интернет 
является мощным инструментом глобализации. Тем 

Okrągły stół syberyjski I: Być czy nie być rdzennych...



60

более, когда мобильный Интернет очень сильно раз-
вился и мобильные устройства практически вытесняют 
персональные компьютеры. И у меня вопрос ко всем 
панелистам. На ваш взгляд, Интернет полезен для со-
хранения идентичности или скорее вредит? 

Jan Kieniewicz: Dziękuję. Profesor Sznirelman, proszę. 
Виктор Шнирельман: Я бы не решился выступать 

в этой дискуссии, если бы несколько лет мне не при-
шлось заниматься вплотную проблемами коренных 
малочисленных народов Севера. Я работал на Камчат-
ке, я работал на Аляске, я изучал айнов на Хокайдо, я 
был в некоторых резервациях в Соединенных Штатах 
Америки. Хочу сказать следующее: если мы обсуждаем 
всерьез эти проблемы (а проблемы эти очень сложные 
и неоднозначные), хотелось бы послушать представите-
лей тех самых народов: ненцев, чукчей, коряков, эвен-
ков и так далее. Потому что, когда от их имени говорит 
кто-то другой, получается не всегда адекватно. 
В 1990-м году мне пришлось быть в Бухте Провиде-

ния. 1990 год – всплеск национальных и этнических 
чувств. Я присутствовал на заседании наших эскимосов, 
которые тогда обсуждали животрепещущую для них 
проблему: надо восстанавливать свой традиционный 
образ жизни. Где происходило дело? В многоэтажном 
блочном доме, где были большие просторные квар-
тиры, где была горячая вода, где было электричество. 
Вот они сидели за столом и обсуждали эти проблемы, 
как возвращаться к домам из китовых костей и шкур 
животных. Я тогда им задал вопрос: вот вы сами готовы 
возвращаться в дома, где не будет тепла, где не будет 
электричества? Они задумались. 
Почему я вспомнил этот пример? Ситуация в Аме-

рике, которую я в разных контекстах мог наблюдать, 
очень похожа: с одной стороны, есть резервации где 
индейцы сохраняют свою традиционную культуру, но 
при этом живут в нищете, при большом количестве 
самоубийств, высокой безработице, при отсутствии 

Okrągły stół syberyjski I: Być czy nie być rdzennych...



 61

образования. А с другой стороны, я жил на Аляске, 
в русской Америке, жил в Ситке, и изучал индейцев-
тлинкитов, где ситуация совсем другая. У них резерва-
ций никогда не было, тлинкиты разделены на две части. 
Одни были просвещены пресвитерианцами, блестяще 
знают английский язык, хотя по уровню жизни они 
от американцев, конечно, отстают. Oни ворчат и все 
такое, но я думаю, что наши малочисленные народы 
Севера очень бы им позавидовали. У них есть коммер-
ческое рыболовство, у них есть действительно богатые 
люди, которые этим занимаются, у них есть хорошее 
образование, но при этом свой язык они забыли, те, 
которые были просвещены пресвитерианцами. Дру-
гая часть тлинкитов, которые остались православны-
ми, еще от той русской Америки, они живут дальше 
от моря и у них уровень жизни ниже, и образование 
ниже, и ситуация совсем другая. 
То есть встречаются очень разные модели и тут (по-

чему я сказал, что надо бы послушать представителей 
самих народов?) они сами должны выбрать, потому 
что я не очень понимаю, как можно сохранить, с од-
ной стороны, традиционный образ жизни, а с дру-
гой – иметь университеты и качественное школьное 
образование. По-моему, тут надо выбирать: либо вам 
надо одно, либо вам надо другое. Как-то совместить 
эти вещи не очень-то получается. И об этом говорит 
профессор Фиников, который меня подвигнул на это 
выступление. Есть колоссальные материалы по самым 
разным народам малочисленным и Севера, и той же 
Австралии, масса материалов, масса моделей, которые 
надо как-то учитывать. Спасибо. 

Jan Kieniewicz: Proszę Państwa. Proponuję, żeby pa-
neliści odpowiedzieli na tematy, które zostały im zadane, 
ale chciałbym ich poprosić, żeby nie brali tego zbyt do-
słownie. To znaczy obowiązku odpowiedzi dla każdego 
nie ma, weźmiemy tutaj taką dyrektywę, że chodzi głów-
nie o poruszoną problematykę. Zanim poproszę profesor 

Okrągły stół syberyjski I: Być czy nie być rdzennych...



62

Winokurową o podsumowanie, to chciałbym poprosić 
panelistów o krótkie wypowiedzi, przy czym rezygnacja 
z wypowiedzi będzie wysoko ceniona oczywiście. Więc 
prоszę idąc od końca stołu, Ivanie chcesz coś powiedzieć? 

Ivan Peshkov: Jedno zdanie tylko. 
Jan Kieniewicz: Może być jedno zdanie, a może być 

i dwa. Nie jestem aż tak surowy… 
Иван Пешков: Ale trzech już nie będzie… Я хотел 

ответить здесь на вопрос, касающийся колониализма. 
Можно сказать, что это какое-то недоразумение, я во-
обще не говорил про сибирский колониализм в том 
контексте. То, что я вкратце представил, это мое отно-
шение к нему. Конечно, с точки зрения общепринятого 
определения колониализма колониализм русский – яв-
ление достаточно уникальное, потому что несмотря на 
отсутствие водных границ, мне кажется, что то, что по 
крайней мере до 1917 года применялись классические 
имперские колониальные практики, это нормально, 
мы вообще про это не говорим. 

Jan Kieniewicz: Dziękuję. Tatiano, chcesz coś powie-
dzieć? 
Татьяна Бернюкевич: Ну, как таковых вопросов ко 

мне не было, я хочу поблагодарить за совет по поводу 
исследований. Но мне бы хотелось заметить, вот сейчас 
прозвучала мысль о том, что коренные народы должны 
говорить от своего имени и выражать свои надежды 
и чаяния. Сейчас проблема с некоторыми коренными 
народами настолько острая, что скоро не останется 
того, кто сможет это говорить. Например, с эвенками 
в том же Забайкальском крае. Это первое. И второе, 
на самом деле, сегодня никто не говорил о том, чтобы 
вернуться в рамках традиционного образа жизни к 18 
веку, но все-таки создать условия для сохранения своей 
культуры коренным народам необходимо. 

Jan Kieniewicz: Dziękuję. 
Виктория Номогоева: Я бы хотела ответить на 

несколько такой риторический вопрос об Интернет-

Okrągły stół syberyjski I: Być czy nie być rdzennych...



 63

сообществе. Дело в том, что, конечно же, Интернет-
сообщество будет помогать развитию этничности, 
об этом говорит появление в Википедии странички, 
посвященной бурятам. И поэтому, конечно же, это 
пространство будет только способствовать. Только не 
надо молодому поколению пользоваться запретными 
вещами, нельзя там откровенно заниматься запрещен-
ной деятельностью … 
Голос из зала: Про мамонта! 
Виктория Номогоева: Про мамонта – я не в ответе 

за Даши Намдакова. 
Андрей Базаров: Ну я хотел бы сразу же ответить 

на обвинения, что я не считаю, что коренные народы 
исчезнут, просто я перефразировал Ульяну Алексеев-
ну, потому что это она считает, что они находятся на 
грани исчезновения, я часто от нее такие вещи слышал. 
Согласен абсолютно, что надо говорить конкретно по 
каждому народу, ибо народы разные. Насчет бурят, 
я считаю, что это достаточно динамичный народ, и ни-
каких проблем нет. Даже если судить по мне – я ра-
ботал и в Японии, и где угодно, я считаю, что я смогу 
выжить практически в любых условиях. А относительно 
моей попытки как археографа поговорить на этносо-
циальные проблемы... Это была попытка немножко 
обобщить свой опыт, свое видение, но также и противо-
поставленность – государственность и книга. Я хотел 
как бы противопоставить книгу частную, семейную 
и вот эту общую государственную книжность. Ну на-
сколько это получилось, не мне судить, это, скажем 
так, творческий момент… 

Jan Kieniewicz: Dziękuję. Poproszę Profesor Wino-
kurową o coś więcej niż podsumowanie, bo jest rzeczą 
oczywistą i dobrze znaną wszystkim, że za to, co tutaj się 
dzieje, ponosi ona jakąś odpowiedzialność. To w końcu 
ona namówiła mnie i profesora Axera, żebyśmy zaczęli to 
wszystko, co dzisiaj się wcale nie kończy. Więc poprosił-
bym ją o kilka słów, nie tylko odpowiedzi dyskutantom czy 

Okrągły stół syberyjski I: Być czy nie być rdzennych...



64

pytającym, ale także pewnego sformułowania końcowego. 
Uljana, proszę. 
Ульяна Винокурова: Dziękuję bardzo. Прежде всего, 

я хотела бы выразить всем участниками нашей пане-
ли благодарность за вашу, по-настоящему сибирскую, 
выдержку. Действительно, я очень благодарна вам, по-
тому что не далеко не все имеют возможность слушать 
про действительно важные проблемы. Это сложная 
проблема, потому что она проецируется на множество 
аспектов. Я благодарна профессору Пешкову за не толь-
ко очень дельные замечания, но и за реальную помощь 
в возрождении народов Сибири. Также я хотела бы 
выразить благодарность профессору Иерониму Грале, 
благодаря усилиям которого, собственно говоря, наша 
панель и состоялась. 
Я хотела бы сделать следующие замечания и обоб-

щения. Действительно, есть особое понятие сибиряков 
как идентичности – региональной, но не этнической. 
И я бы тут еще маленькую такую ремарку сделала, 
что то, что было в свое время очень важным направле-
нием национальной солидарности, как сибирское об-
ластничество, сибирские соглашения, приняло форму 
фарса. Это маленькое предпринимательство пользует-
ся брендом сибирства, пока ничего содержательного 
нет. Следующее. Что есть у нас по федерализации, по 
развитию, какие программы имеются в Сибири? Есть 
большая Федеральная программа развития Сибири 
и Дальнего Востока. Она уже действует, даже создано 
министерство по ее реализации. Но там реально по 
развитию сибирских народов ничего не имеется, там 
сплошные природные ресурсы. Что касается того, какой 
опыт может быть применим по отношению к сохране-
нию народов Сибири – вопрос профессора Финикова 
– действительно, вопрос очень актуальный, мы тоже 
это ищем. Я тоже была в Америке и у других корен-
ных народов, в Полярной Арктике. Мне кажется, есть 
два достижения, которые мы могли бы использовать.

Okrągły stół syberyjski I: Być czy nie być rdzennych...



 65

Во-первых, это то, что делается на Аляске. Я там видела 
коренные народы Аляски, которым не позавидуешь, 
в той же Ситке, там нет ни одного человека из корен-
ных народов с высшим образованием. 
Виктор Шнирельман: Есть, и я лично знаю некото-

рых, которые учились в университете… 
Ульяна Винокурова: Может быть, какие-нибудь 

метисы, которые не знают своего языка. Я говорю 
только о коренных народах, а не о тех, которые 
являются продуктами всевозможной ассимиляции 
и колонизации. Потому что это как печать – знание, 
следование своей идентичности. Печать, которая не 
пускает дальше порога собственного дома. Хочу сказать, 
что два примера подобного опыта все-таки имеется: 
это, во-первых, отчисление от доходов промышленных 
предприятий, чего мы до сих пор в России не 
достигли. Хотя я показывала, что регионы-доноры 
в России – это все сибирские субъекты, названные 
именами так называемых коренных этносов. Второе 
– это договорные отношения, те же американские 
500 племен, заключивших договора с Президентом 
США, согласно которым они имеют рентные платежи за 
ресурсы их исконных земель, а Российской Федерации 
такое даже не снилось. Вот это, действительно, 
положительный опыт, который нам следовало 
бы использовать. 
Хотела бы отметить, что Интернет полезен для ко-

ренных народов, потому что это рупор, это голос уси-
ливает возможности малочисленного народа, именно 
поэтому блогеров стали судить. У нас в Якутии тоже 
двоих молодых людей засудили по этой статье. Что 
касается сибирской русской литературы, да, действи-
тельно, это особый вид литературы. Несколько научных 
исследований по этому поводу было. К числу лидеров 
относится Виктор Распутин, который продвигает два 
основных направления: первое – утверждение сибир-
ства как особой региональной общности и их консо-

Okrągły stół syberyjski I: Być czy nie być rdzennych...



66

лидация, солидарность, второе – это экологические 
проблемы защиты сибирских земель. 
Таким образом, я хочу подвести итог этой части. Да, 

действительно, назрела большая потребность солида-
ризации, консолидации всех сибирских народов, но эта 
потребность не может быть реализована, потому что 
требуется особая институционализация этого процес-
са. Но реально более половины этих народов нет. У них 
нет никаких типов самоорганизации, тем более, чтобы 
это выходило за пределы этнического, регионального 
уровня, чтобы была территориальная организация. 
У нас в начале перестройки были подобные попытки, 
но сейчас это перешло только на уровень культурных 
взаимоотношений, каких-то культурных проектов, ко-
торые возглавляют, в основном, политики Республики 
Саха. Тем не менее, действительно, остается надежда, 
и эта надежда подвигла нас провести сегодня эту па-
нель, и эта панель еще раз укрепляет нашу надежду. 
Благодарю вас за внимание. 

Jan Kieniewicz: Kończymy zatem dzisiejszy panel, jest 
za pięć ósma, jeszcze raz kolegom przy stole i wszystkim 
uczestnikom tego spotkania na sali serdecznie dziękuję.

Okrągły stół syberyjski I: Być czy nie być rdzennych...



OKRĄGŁY STÓŁ SYBERYJSKI II

MNIEJSZE WŚRÓD MAŁYCH
МЕНЬШИЕ СРЕДИ МАЛЫХ



Zapis dyskusji, która odbyła się 9 grudnia 2014 r. na Wy-
dziale „Artes Liberales” Uniwersytetu Warszawskiego 
i która stanowiła część sesji zwieńczającej program „Aca-
demia in Public Discourse Poland-Russia: Expanding the 
Breathing Space”.



Jan Kieniewicz: Najdrożsi Państwo! Nie będę próbował 
wynagrodzić straconego czasu. Zbieramy się tutaj w trochę 
zmniejszonym składzie: brakuje, jak widać, trzech osób. 
Ale to nie zmienia istoty rzeczy. To, w czym Państwo będą 
tu uczestniczyć, to jest pewna próba głośnego myślenia 
i nie stanowi ona nawet początku jakiegoś projektu. My 
dopiero mamy zamiar się zastanowić, co mianowicie może 
być początkiem dalszego ciągu działań Polsko-Syberyjskiej 
Grupy Roboczej. Dlatego że dzisiejsze spotkanie nie jest 
również podsumowaniem naszej dotychczasowej aktywno-
ści, która zaczęła się prawie dziesięć lat temu. Tamten ob-
szar czasu i tamte działania podsumowaliśmy w zeszłym 
roku, tu w tej sali. Teraz przyszła pora na zupełnie nowe 
zadanie. Składa się ono z trzech elementów, o których po-
winniśmy dzisiaj pomyśleć, a mianowicie: o uzgodnieniu 
tematyki, zarysowaniu programu i przejściu do projektu. 
Oczywiście, projekt będzie na końcu. A na razie chodzi 
o to, byśmy podyskutowali o tym, czym Polsko-Syberyjska 
Grupa Robocza mogłaby się zajmować. 

Ze swej strony mam tylko jedną uwagę wstępną, którą 
zresztą przekazałem częściowo osobom, z którymi mogłem 
wcześniej rozmawiać. Owa problematyka, która zostanie 
podjęta, musi mieć jedną właściwość: nie może zostać 
zgłębiona tylko przez jedną ze stron. To musi być proble-
matyka, w której współpraca uczonych polskich i sybe-
ryjskich – tak to nazwijmy – pozwoli na wypracowanie 
czegoś zupełnie nowego. To znaczy: zrobimy taki projekt, 
który samej jednej czy drugiej stronie się nie uda. Taka 
jest – moim zdaniem – ambicja i taki jest sens współpracy. 



70

Proszę Państwa, zwracam się teraz do tych, których 
okoliczności usadowiły na zewnątrz tego kręgu. Jesteście 
Państwo świadkami wydarzenia nietypowego, niezwyczaj-
nego. Zazwyczaj bowiem tego rodzaju spotkania odbywają 
się w kameralnej atmosferze. Nawet jeżeli przychodzi do 
tego, że grupa ludzi zaczyna rozmyślać zbiorowo w postaci 
jakiejś burzy mózgów, to robi to w swoim gronie – bez 
obecności pozostałych. Tego się publicznie nie praktykuje. 
Dlaczego zatem zdecydowałem się na zaproponowanie 
takiej właśnie formuły? Otóż z tego konkretnego powodu, 
że rezultat naszej rozmowy musi być zupełnie inny niż 
ten, który powstaje zwykle przy takich okazjach. Kiedy 
się mówi o współpracy, szuka się zazwyczaj tematów, do 
których bliżej jednej czy drugiej stronie, które lepiej wyglą-
dają w papierach i na które łatwiej uzyskać fi nansowanie. 
Kierują nami motywacje praktyczne. W tym przypadku 
chodzi o coś zupełnie innego. Mianowicie o to, żeby uwi-
doczniła się tu pewna ilość emocji. Jeżeli, powtarzam, ma 
to być projekt, którego nie da się przeprowadzić samemu, 
wymyślmy taką rzecz, dla której wspólnie zebrane siły 
umysłowe nas wszystkich przyniosą efekt spotęgowany. 
Spotęgowanie efektu intelektualnego stanowi właśnie wy-
ładowanie emocji. 

Tak więc przepraszam wszystkich tu obecnych, że pra-
cujemy w tej formie oraz że poprosiłem kolegów o zgro-
madzenie się w kręgu, a nie o występowanie na mównicy 
i przedstawienie swoich propozycji. Oczywiście, nie to 
miejsce, nie taka forma… Powinniśmy siedzieć – sądzę, 
że goście nasi się zgodzą – w jurcie, a tu pośrodku po-
winien płonąć ogień. Nie musiałby być święty. Jednakże, 
gdy zakładaliśmy Kolegium Artes Liberales, przysiągłem, 
że żadnych ognisk tu nie będzie, przynajmniej wewnątrz 
budynku, a na zewnątrz, zimą, to w Warszawie warunki 
nie są sprzyjające. Gdy Uljana Aleksiejewna nas zaprosi 
do swojego rodzinnego miejsca, to nas tam usadzi nad 
przeręblą, żebyśmy łowili ryby. A tutaj musimy rozmawiać 
w takim kręgu. Zostało nam mało czasu, gdyż o godzinie 

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



 71

20 absolutnie kończymy. Nie ma mowy o przedłużeniu, ani 
o chwilę. Zrobimy przerwę, kiedy się troszkę zmęczymy, 
ale teraz dajmy sobie co najmniej godzinę i kwadrans na 
pierwsze wystąpienia. Wbrew swoim zwyczajom nie wy-
stąpię tutaj w charakterze terrorysty z klepsydrą. W kiesze-
ni mam minutnik, który w zasadzie powinien wyśpiewać 
melodię po dziewięciu minutach i dać sygnał każdemu 
mówiącemu. Zwracam się więc do wszystkich o zwięzłe 
prezentacje pomysłów. Kiedy skończymy przedstawianie 
naszych pomysłów, skupimy się na drugiej części zadania. 
Nie twierdzę, że musimy wypracować tylko jeden pomysł, 
ale tak byłoby lepiej. Czyli nie mamy się spierać, mamy 
zobaczyć, gdzie się zbliżamy i w jakim momencie uda nam 
się zestawić pomysły. Nie skończymy naszej rozmowy dzi-
siaj – dokończymy ją, mam nadzieję, w czwartek, już nieza-
leżnie od tej sesji. W tej chwili natomiast proszę o zabiera-
nie głosu z pamięcią o następującej zasadzie. W pięć minut 
można powiedzieć bardzo dużo, jeżeli się wie, co chce się 
powiedzieć. Absolutnie nie można mówić dłużej niż dzie-
sięć minut. To jest po prostu nie do wykonania. Dodatko-
wo, biorąc pod uwagę wszystkie okoliczności, porządek 
wystąpień nie będzie alfabetyczny, ale zastosujemy niejako 
tryb krzyżowy. Dlatego pierwszą osobą, którą poproszę 
o zabranie głosu, będzie Nadieżda Ajdajewa. Вам слово. 
Надежда Айдаева: Спасибо. Добрый день, дорогие 

участники конференции. Я нахожусь в Варшавском 
университете благодаря гранту, выделенному мне 
фондом «Erasmus Mundus», и мой проект связан с меж-
куль турной коммуникацией. Эта дисциплина как 
научная область и как учебный предмет относительно 
новая в российских университетах, и в Бурятии в частно-
сти, и поэтому мы в Улан-удэ испытываем острый 
недостаток в теоретических и методологических основах 
изучения этой дисциплины. И поэтому, находясь здесь 
в Варшаве, моя первая задача– это систематизация 
теоретического материала, наработанного в других 
странах. 

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



72

Вторая задача – это изучение всех программ по 
межкультурному воспитанию в Варшавском уни-
верситете. Все инновационные практики, которые 
можно распространить, а потом внедрить у себя 
в Бурятии в учебный план. Следующая задача – это 
исследования, связанные с особенностями коммуни-
кации поляков, в Польше, наработка кейса, которая 
могла бы использоваться в учебном процессе при 
обучении наших студентов для повышения их квали-
фикации в межкультурной коммуникации.
Мне кажется, эта задача сегодня очень важна, 

особенно в свете последних событий, которые 
происходят в России. Я имею в виду формирование 
таких представлений, что Россия находится в кольце 
врагов, значит стран, которые относятся к нам не 
очень-то дружелюбно. И я считаю, что очень важной 
задачей для преподавателей сегодня является 
диссеминация знаний о том, что мир вокруг нас не 
враждебен, а дружелюбен. И надо учиться строить 
коммуникацию с ним, учитывая жизнь и используя 
теорию Юргена Хабермаса о том, что диалог возможен 
только тогда, когда у собеседников есть представление 
о том, что в любой точке зрения возможна истина и ее 
надо услышать. И наша задача – соединение науки 
с практикой, разработка, выявление каких-то способов, 
стратегий адаптации к иному, к другому, возможности 
преодоления отчуждения. И здесь, конечно, нужен 
большой объем социологических исследований, в том 
числе что касается представления культур России или 
поляков друг о друге, тех стереотипов и предрассудков, 
которые, может быть, сегодня мешают нам сблизиться 
и понять друг друга. Я бы предложила проводить такие 
семинары. Спасибо. 

Jan Kieniewicz: Dziękuję bardzo. Dziękuję zwłaszcza 
za zwięzłość w czasie. Pamiętajmy o tym, że mamy dojść 
do jakiegoś wniosku, to znaczy, mamy wyłonić konkretny 
temat. Zaczęliśmy od litery A, teraz przejdziemy na drugi 

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



 73

koniec alfabetu, i poproszę Uljanę Winokurową. Alfabet 
w moim wydaniu funkcjonuje nie tak jak normalnie, ale 
dzisiaj nic normalnie u mnie nie funkcjonuje. Będziemy 
jednak mieli do czynienia z zaawansowaną techniką, Ulja-
na Winokurowa przygotowała prezentację. 
Ульяна Винокурова: В общем, наш великий Влади-

мир Ленин говорил, что без человеческих эмоций не 
было и не будет искания истины. Вот почему я ссыла-
юсь на это. И теперь я прикрываюсь Владимиром Пу-
тиным, который говорил, что самое главное – свобода, 
свобода национальных культур. И вот образ наших 
аборигенов – это памятник Ленину в Петрозаводске: 
выходят березки из-под пресса асфальта. Именно так 
видят аборигенов Сибири. Итак, я предлагаю тему або-
ригенов Сибири. А у нашего великого Ленина листья 
отодвинули подальше и из него сделали такого свя-
щеннослужителя. Меняются наши символы, меняются 
наши позиции, и аборигены Сибири сейчас выходят на 
уровень признания и утверждения своего достоинства. 
И это не утверждение, а размышление, это тема для 
исследования – как это получается. 
Итак, прежде всего, мы могли бы создать такую про-

грамму разработок, в рамках которой могли бы ис-
следовать факторы, которые ведут к утверждению на-
ционального достоинства. В особенности, что касается 
федеральной политики, религиозного самоутвержде-
ния, этнокультурных корней. В данном случае хотела бы 
обратить внимание на развивающуюся монголосферу, 
на общность происхождения тюркских народов, на ре-
мифологизацию культурных героев, на особенности ре-
гиональных культур, культурной политики, а также ак-
тивность лидеров общественных объединений. Вот эти 
пять факторов, которые заслуживают интересных иссле-
дований: междисциплинарных и межгосударственных. 
Первое, что нас могло бы интересовать в государ-

ственной политике, это, конечно, правовое обеспече-
ние. Появился новый институт по правам коренных 

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



74

народов. Как они работают? У них есть 25-летний опыт 
ассоциации. Что здесь очень важно – это сама правовая 
неопределенность коренных народов. Второй фактор – 
это религиозное самоутверждение. Как я уже сегодня 
говорила, это удивительный народ – калмыки. Мне 
кажется, они во многом могли бы быть репрезента-
тивны для наших исследований. Что касается рели-
гиозных движений, в Алтае развивается особый Ак-
Дьанг. Этим летом я у них исследование проводила, 
есть интереснейшие направления. И как говорилось 
уже, монголосфера. Интереснейшее материалы мож-
но было получить, используя различные виды сайтов 
и сравнительных исследований. Границы Сибири рас-
ширяются в сторону Азии в нашем ментальном про-
странстве народов Сибири. 
Интереснейшие вещи говорятся о хакасах, у них на-

чалось движение по восстановлению памяти хакасского 
культурного героя Сартыкбая, по восстановлению ста 
исторических имен. В Якутии мы придумали две пи-
рамиды. Одна пирамида – это Олонхо, эпос, который 
признан международным сообществом нематериаль-
ным наследием мирового значения. Опираясь на это, 
у нас идет восстановление национального достоинства. 
Региональная культурная политика работает также по 
пирамиде, которая состоит из семи уровней: 

– Сакральная география;
– Календарные праздники;
– Культурная ойкумена;
– Пространство культуры;
– Синергия культуры
– Имя культуры;
– Искусство будущего.
Эти семь уровней также приняты на культурологи-

ческом форуме. Идет очень интересный процесс – это 
восстановление национального достоинства через экс-
трасенсорные способности людей. Буквально перед 
моим приездом мы были на презентации нашей Эдьи-

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



 75

ий Доры1, которой исполнилось 55 лет. Министр куль-
туры возглавлял этот праздник, и все мы стояли перед 
ней чуть ли не на коленях. Здесь речь идет также о масс-
медиа, которые очень сильно изменили свои позиции. 
Если в 2008 году они были якутскими на 29 процентов, 
то теперь стали на 53%. 
Пятый фактор – это активное сотрудничество между 

вновь появившимися организациями. Это обществен-
ная организация молодых «Аскизский форум», которая 
объединяет тюркскоязычную молодежь Алтая, Хака-
сии, Тувы, Якутии и Бурятии. Мы уже третий год про-
водим эти форумы на различных территориях. Этим 
летом проводили на Алтае. Также Алтай – это свое 
направление, это направление восстановления запо-
ведной культуры, сакральных мест. Это направление 
развивается также и у других народов. Я специально 
сегодня привезла нашу коллективную монографию по 
заповедным, сакральным местам Арктики и Евразии 
и с удовольствием подарю нашим коллегам. Ну, и ко-
нечно это Общесибирское движение, ставшее в этом 
году международным. В будущем году это будут меж-
дународные Ёрдынские игры, финансируемые народа-
ми Сибири, Якутией, Иркутской областью. 
Таким образом, имеются совершенно новые тенден-

ции, которые позволяют нам сделать семь выводов. 
Первый вывод – это то, что аборигены Сибири переста-
ли стесняться своей этнической принадлежности, что 
было свойственно им долгие годы. Это все только пред-
варительно, потому что мы бы хотели как раз сегодня 
инициировать исследования и ответить на вопрос: так 
ли это, и так ли оно у всех народов? Далее, этнокуль-
тура обогащает культурное пространство, способствует 
развитию туризма и имиджа региона. Мы со свои-
ми студентами-магистрантами провели исследование 

1 Народная целительница Якутии Федора Иннокентьевна Кобя-
кова. 

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



76

всех субъектов Дальневосточного федерального округа 
и пришли к такому выводу. Усилия государства слабы 
ввиду непризнания фундаментальных прав коренных 
народов. Отсутствие самих этих категорий не может 
привести к успеху. Как это разрешить – сложный, пре-
жде всего, научный вопрос. Усилия самих аборигенов 
слабы ввиду потери этнических ресурсов. То, что я вам 
сейчас показывала, это всего лишь ростки, взращивае-
мые активными представителями этих народов, но они, 
конечно, в повседневной жизни очень трудно достигают 
желаемых результатов. 
Геннадий Александрович Волков – наш ведущий эт-

нопедагог, воспитавший более ста специалистов по 
этнопедагогике из 32 народов Российской Федерации, 
сделал такой вывод, что сейчас в России осталось в ре-
альном целостном состоянии только пять-шесть ко-
ренных народов. Остальные – это только видимость. 
Я согласна с этим выводом и предлагаю этот вывод или 
опровергнуть, или усилить нашими междисциплинар-
ными международными исследованиями. Благодарю 
за внимание.

Jan Kieniewicz: Bardzo serdecznie dziękuję za wpro-
wadzenie do tematu i proszę teraz, żeby teraz zabrała głos 
profesor Morochojewa, 
Зоя Морохоева: Я хотела бы остановиться именно 

на междисциплинарном подходе в этих исследованиях. 
Как мы знаем, междисциплинарность, – это основное 
направление на факультете «Artes Liberales», прежде он 
вообще назывался Институт интердисциплинарных ис-
следований. Но то, что существует Сибирско-польская 
исследовательская группа – это как раз перенесение 
этой междисциплинарности в некое межцивилиза-
ционное пространство. Темой, которой должна была 
заниматься Сибирско-польская группа, были поиски 
идентичности в современном мире, идентичности на 
просторах Сибири, идентичности в европейском про-
странстве. 

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



 77

Я хотела бы остановиться именно на том, как меж-
дисциплинарность решалась здесь, в той группе. Что 
является результатом нескольких лет существования 
этого проекта? То, что проводили конференции, рабо-
тали со стажерами, издавали на основании этих кон-
ференций сборники. Было издано три сборника под 
рубрикой «Debaty Artes Liberales». Первый сборник 
назывался «Цивилизационный выбор и пограничье», 
научным редактором был профессор Ян Кеневич, далее 
был сборник «Пограничье культур. Культуры пограни-
чья» и третий сборник «Пограничье Евро-Азии» под 
моей редакцией. 
Почему и как осуществлялась эта интердисципли-

нарность? Во-первых, мы вынуждены были обратиться 
именно к такому способу организации исследований, 
потому что имели дело совершенно с различными 
картинами мира, т. е. принципы классификации этих 
картин мира не совпадали. То, что наука своими кор-
нями обращена в Западную цивилизацию и то, что весь 
понятийный аппарат и весь инструментарий возникал 
в соответствии с Западной картиной мира, – это факт. 
Для того, чтобы каким-то образом обратиться к другим 
культурам, иначе организованным, необходимо было 
объединять все эти средства. Каким образом это дела-
лось? Мы пробовали в самих конференциях, в сборни-
ках создавать фреймы, или – скажем так – контексты, 
в рамках которых оказывалось возможным сравнение 
разных культур. 
Что это были за рамки? Во-первых, это пограничье. 

Еще другое понятие Евро-Азия… Пограничье, кото-
рое возникало между цивилизациями, которые обо-
значаются как Евро и Азия. Еще таким конструктом 
была микроистория, другим таким конструктом был 
цивилизационный выбор. В рамках вот этих конструктов 
мы помещали тексты (как, например, тексты Ульяны 
Алексеевны Винокуровой о Якутии), раскрывающие то, 
так как идет поиск идентичности в Сибири, в Польше, 

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



78

в Хакасии, Туве, Алтае, Украине, на Балканах, в России, 
Центральной Азии, в буддизме, в православии, в като-
личестве и так далее. Все эти тексты попадали в этот 
контекст и в этом контексте они находили свое значе-
ние. Попробуйте почитать эти сборники, попробуйте 
их полистать. Дело в том, что эти фреймы действитель-
но работали, эти тексты между собой перекликались 
и дополняли друг друга. Я сейчас вспомнила об этих 
сборниках, потому что я как раз просто пытаюсь об-
ратить ваше внимание на то, что можно продолжать 
дальше эту работу, и мне кажется, что эта работа была 
бы очень даже плодотворной. Спасибо. 

Jan Kieniewicz: Dziękuję serdecznie. Chciałbym powie-
dzieć, że w dotychczasowych wypowiedziach są zarysowa-
ne pewne ramy, pewne możliwości. Z naszych bogatych 
doświadczeń wynikają pewne perspektywy. To oczywiście 
prawda, że bez tego podkładu, bez tego, co było robione 
w przeszłości, nic dalej się nie da zrobić. Jesteśmy na razie 
w takim stanie rzeczy, że propozycja, którą przedstawiła 
Uljana Aleksiejewna, wskazuje nam na temat godności, 
który stawałby się elementem formowania tożsamości po-
nad podziałami cywilizacyjnymi i terytorialno-państwo-
wymi, bez defi niowania koniecznie przestrzeni, w której 
nasze badanie miałoby się dokonywać. Mam nadzieję, 
że będziemy w stanie to uściślić, ale także mam nadzie-
ję, że nie będziemy dążyć do zdefi niowania wszystkiego 
z góry, że nie będziemy próbowali naznaczyć odgórnie 
tego, gdzie, co i jak. Najważniejsze nasze pytanie skupia 
się na tym, co mianowicie mogłoby być przedmiotem, te-
matem, problemem, który chcielibyśmy rozwiązać. A teraz 
w kolejności poproszę Andrieja Bazarowa o zabranie głosu. 
Андрей Базаров: Насчет своих исследований… Я ду-

маю, что какие-то формы – как, например, городская 
лаборатория, которую мы ведем в Улан-уде, – можно 
будет вписать в этот проект, который предлагается. Как 
бы получается так, что основа этого проекта, который 
закладывается в нашей лаборатории, – это апробирова-

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



 79

ние методик на еще одном материале, на этническом, 
специфическом, и подтверждение определенных ме-
тодологических концепций в области антропологии 
и социологии. Я, честно говоря, специалист не в этой 
области, долго рассказывать, в чем я специалист, то 
можно сказать, что, в принципе, всегда в ходе иссле-
дования, если взять такие довольно далекие города 
Варшаву, Улан-удэ, всегда чего-то в них нет. Я, конечно, 
верю Карлу Раймунду Попперу, что истинно научные 
исследования не бывают без открытости исследования. 
Все, что я могу сказать, это то, что хотелось бы такое 
исследование провести. Но, к сожалению, для меня 
оно носит неглобальный характер, но я готов вписать 
его в глобальную какую-то концепцию. Но и верю, что 
при такой разности материалов можно будет сделать 
что-то интересное. Спасибо. 

Jan Kieniewicz: Dziękuję bardzo za wypowiedź i za 
gotowość przyjęcia udziału w badaniu, którego temat na 
razie jest dosyć daleki. W kolejności poproszę doktora 
Wyszyńskiego. 

Robert WyszyŃski: Serdecznie witam wszystkich. Może 
powtórzę, że zajmuję się czymś takim jak powrót do swo-
ich. Zakładam, że istnieje coś odrębnego niż socjologia emi-
gracji, a mianowicie socjologia powrotu. Oczywiście, wszy-
scy mówią o barierze kulturowej, która jest bardzo istotna, 
bo po niej się rozpoznaje Obcego. Tu jest mnóstwo Swoich, 
którzy nie znają własnej kultury. W Związku Radzieckim 
szansę awansu i powrotu dawało niewątpliwie pojęcie 
prostego sowieckiego człowieka. To była droga awansu 
dla każdego, kto pochodził z jakiejś mniejszości etnicznej. 
Ja to akurat badam na przykładzie Polaków i Niemców, 
którzy byli zesłani do Kazachstanu. Dla nich szansą awan-
su była właśnie droga „celinnika” czy „udarnika”. Ten 
mit się rozpadł. Jak już mówiłem, jest to dobrze opisane, 
na przykład w wieloletnich badaniach ośrodka Nevady. 

Natomiast z drugiej strony jest coś takiego jak próba 
powrotu do grupy własnej, poszukiwania tożsamości. 

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



80

To jest problem bardzo szeroki. Właśnie zbieram się do 
wyjazdu do Kazachstanu, ponieważ tam każdy dziesiąty 
mieszkaniec jest repatriantem. Problemy są identyczne 
jak w Polsce, tylko że w Polsce w o wiele mniejszej skali. 
Jest to samo: przyjeżdżają swoi, ale uznawani są za ob-
cych, gdyż nie znają języka i zostali zapomniani. Zostali 
zapomniani dlatego, że przez te lata nie wolno było o nich 
mówić. Stąd można by powiedzieć, że nie jest to problem 
indywidualny, ale problem milionów, bardzo aktualny. 
Jutro w Warszawie będzie posiedzenie Sejmu polskiego 
na temat, czy prawo polskie pozwala na sprowadzenie 
Polaków z Donbasu. Są tam tysiące Polaków, którzy zostali 
zesłani w latach 30-tych XX wieku, pewnie na „wielkie 
strojki komunizmu” do Dniepropietrowska i tak dalej, 
albo do samego Donbasu. Oni chcą wrócić, mają doku-
menty potwierdzające ich pochodzenie, a u nas rozważa 
się pytanie, czy oni mogą powrócić. Część państwa ob-
serwuje to, co się dzieje przez ostatnie dwa tygodnie – to 
jest rozgrywka polityczna. Wydaje mi się, że nie jest to 
przebrzmiały problem, dotyczy Niemiec, Izraela i innych 
krajów. Tutaj u nas chodzi o prawo. Jest to też problem 
zamknięcia czy otwarcia własnej kultury, czy świadomej 
może nawet kreolizacji – żeby dopuścić ludzi, którzy nie 
znają naszego języka. Na przykład w rejonie Ust-Ordyń-
skim Republiki Buriacja rozważa się, czy dalej uczyć po 
buriacku, czy może jednak zacząć kulturę propagandować 
po rosyjsku i stworzyć nową wersję kultury rosyjskiej. 
Albo na Białorusi – czy można powiedzieć, że wszystko 
musi być po białorusku, którego ludzie nie uczą się i nie 
znają? Czy można tworzyć kulturę białoruską po rosyjsku? 

W kulturze polskiej granica językowa automatycznie 
włącza w stereotyp i ktoś, kto mówi choćby innym akcen-
tem, już jest od razu naznaczany. Są to wszystkie problemy 
takich właśnie kultur – nie przyłączających, a ekskluzyw-
nych, wyłączających, bojących się, narodów nie imperial-
nych. Jest mnóstwo teorii migracyjnych, ale wydaje się, że 
teorie migracyjne nie tłumaczą tego elementu. Migracja 

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



 81

niekoniecznie musi odbywać się w przestrzeni, chociaż są 
miliony ludzi, którzy zaczęli się przemieszczać się w prze-
strzeni do różnych miejsc. Ale jest to szczególnie istotne, 
moim zdaniem, dla grup mniej liczebnych. Kilka tysięcy 
Polaków, którzy nie przyjadą, albo może przyjadą. Zależy 
od tego, jak pójdą wybory. A dla nich to jest naprawdę 
bardzo istotna sprawa. Takie grupy mogą być różne, mogą 
liczyć kilka, kilkanaście bądź nawet kilkaset tysięcy ludzi. 
Natomiast na jakich płaszczyznach jest to sprawa istot-
na? Niewątpliwie, na płaszczyźnie tożsamości grupowej 
i tożsamości jednostkowej, ponieważ ludzie sami kreują 
swoją tożsamość grupową i kulturową. Z drugiej strony 
potrzebują akceptacji. Jaką wykreują wersję tej kultury, na 
tyle pozwoli ona takim grupom przyłączyć się bądź nie. 
Ktoś może zbudować swoją tożsamość jednostkową o tyle, 
o ile zostanie przyłączony – jeżeli zaś nie, to będzie miał 
tożsamość negatywna, zostanie odrzucony. 

Mały przykład: przez ostatnie dwa lata prowadziłem 
badania wśród studentów, którzy przyjeżdżają do War-
szawy z Białorusi i z Litwy. Robiłem badania na temat 
naznaczenia za pomocą stereotypu. Białorusini czy Ukra-
ińcy mogą sobie pozwolić na to, że zamykają się w swoim 
środowisku, są ze swoimi. Kiedy tu przyjeżdżają – nie chcę 
nikogo urazić – to mniej lub bardziej wchodzą w „ruski 
świat”, „Русский мир”, „Russian party” czy coś takiego. 
Mają swoje techniki, strategie obrony indywidualne i zbio-
rowe. Natomiast Polak, który przyjeżdża do swoich, jest 
bezbronny wobec naznaczenia. Choć tak samo nie umie po 
polsku i tak samo zna „ruski świat”. Dlatego ten problem 
powrotu do swoich jest bardzo istotny. Ci swoi, którzy są 
obcy, ci swoi, którzy są zapomniani, którzy przez okres 
komunizmu zostali jakby wykreśleni, którzy nie istnieją. 

To również problem pamięci społecznej i indywidual-
nej. Czy człowiek, którego ojciec był w Armii Czerwonej 
i przeszedł przez cały wojenny szlak, może zrezygno-
wać z pamięci o tym? Tymczasem tutaj przyznanie się do 
tego, że miało się kogoś z rodziny w Armii Czerwonej, 

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



82

automatycznie przekreśla. A ów człowiek nie chce zdradzić 
swojego ojca, to jest w ogóle dla niego nie do przejścia. Są 
więc pewne bariery. Oprócz tożsamości, są zatem również 
inne płaszczyzny: pamięć indywidualna i grupowa.

Oczywiście, kultura wydaje się podstawą, ale jest ona 
raczej projektem elit. Przy czym projekt kulturowy, projekt 
grupy etnicznej lub narodowej może być ekskluzywny 
bądź inkluzyjny. Tutaj nie tylko chodzi o to, czy ów projekt 
odradzamy i coraz bardziej go czyścimy, ale też o to, ile 
stawiamy barier i granic. Czy jest on otwarty, czy dopusz-
cza różne wersje, czy może w nim funkcjonować Obcy? 

Jeszcze raz powtarzam się, że problemy powracających 
nie są problemami migrujących. Jest mnóstwo problemów 
ekonomicznych, demografi cznych, socjologicznych, ro-
dzinnych i wszelakich innych, którymi zajmują się badacze 
migracji, natomiast tutaj chodzi o coś innego. Oczywiście, 
rzecz wiąże się ze stereotypami. Jeżeli ktoś wraca z Nowej 
Zelandii, to nie ma żadnego problemu. W Nowej Zelandii 
prawdopodobnie żyją hobbity. Natomiast jeżeli ktoś wraca 
zza wschodniej granicy, pojawia się problem napięć kul-
turowych, wojennych, ekonomicznych, prześladowań… 
Te napięcia wynikają też z autostereotypu ludzi, którzy 
są dosyć słabi i się boją – dlatego tym bardziej będą na-
znaczać, tym bardziej będą się bać i tym bardziej będą 
zakreślać granice. Zatem mamy tu do czynienia z szeroka 
płaszczyzną wzajemnych stereotypów. Gdy ktoś przy-
jeżdża z daleka i to z dobrej strony, to problem się nie 
pojawia. Może występować w telewizji i nie przejmować 
się swoim obcym akcentem. Natomiast Zapomniany Swój 
zza wschodniej granicy jest bezbronny przed atakiem czy 
naznaczeniem przez swoich. Konkluzja jest taka, że temat 
ten stanowi wyzwanie dla wszelkich zachodnich teorii 
związanych z tożsamością i z pamięcią – tak indywidualną, 
jak i zbiorową. 

Jan Kieniewicz: Bardzo dziękuję. Konkluzja, która bar-
dzo zbliża propozycje w kierunku, który proponowała 
profesor Winokurowa, żebyśmy nie sprowadzali się do 

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



 83

zjawisk technicznych. To są zjawiska ludzkie. Poproszę 
dalej. My w kręgu – chcę zaznaczyć dla tych, którzy nie 
znają naszego programu doktoranckiego „Searching Iden-
tity” – my w kręgu, tak jak w naszym programie, jesteśmy 
na równych prawach – profesorowie starzy i profesorowie 
przyszli. Proszę dalej.
Дарья Бурнашева: Я являюсь аспиранткой факуль-

тета «Artes Liberale», изучаю арктическую региональ-
ную идентичность в России. В этом проекте я бы хотела 
привлечь внимание к границам в Сибири. Сибирью 
считается территория, которая находится дальше от 
Уральских гор, и, как ранее заметила Ульяна Алек-
сеевна, мы можем территорию Сибири, территорию 
своих исследований расширить в сторону Азии. Но 
мы можем также расширить территорию своих ис-
следований дальше на север. И так как я занимаюсь 
исследованиями региональной идентичности Арктики 
на Крайнем Севере, я бы хотела сказать, что мы могли 
бы еще больше расширить это направление и зани-
маться именно Крайним Севером. 
Я также хочу сказать, что я сюда приехала в пои-

сках правильных междисциплинарных методик, мето-
дологий, подходов в изучении региональных 
идентичностей. Здесь я изучаю арктическую иденти-
чность как науку, находящуюся на стыке географии 
и социологии. И здесь, на нашем факультете, у нас есть 
очень хороший семинар «Экоистория нашей цивили-
зации». В рамках наших исследований, конкретно 
в рамках моих исследований, я хочу рассматривать 
именно роль территории в формировании и развитии 
региональных идентичностей и вообще идентичности. 
Роль территории, роль ландшафта, климатических 
и погодных условий и того, как они воздействуют, какое 
влияние они оказывают на идентичность. Это очень 
точно и четко прослеживается на примере Крайнего 
Севера, Арктики – что наш ландшафт, наш северный 
климат, наша погода оказывают непосредственное 

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



84

влияние на развитие региональной идентичности. 
И самая главная мысль заключается в том, что это 
адаптация к природным условиям. И такой подход 
я выбираю для своего исследования. 
Также у меня есть еще один пункт: разграничение, даже 

не разграничение, скорее определение границ Арктики, 
потому что этот вопрос меня очень беспокоит в рамках 
моих исследований, и я должна с ним разобраться. 
А здесь есть очень серьезное противоречие, потому 
что Арктическую зону Российской Федерации согласно 
указу Президента от 2 мая 2014 года определяют по 
критерию, омывается ли территория региона водами 
Северного Ледовитого океана. То есть, если раньше 
Арктикой и Крайним Севером называли территории, 
которые находятся за Полярным кругом, то сейчас эту 
территорию урезали почти в два раза и в нее сейчас 
входят только прибрежные территории. На наш взгляд, 
это совершенно неправильно, потому что мы видим 
Арктику и Крайний Север как территорию, которая 
охватывает зону распространения вечной мерзлоты 
и зону, где зимой бывают экстремальные температуры. 
Вот это все ставит огромный вопрос: что считать 
Арктикой? Я бы хотела, чтобы в своем исследовании 
с помощью наших преподавателей, профессоров, моих 
однокурсников мы как-то определились с методологией 
и нашли правильный междисциплинарный подход 
к определению регионов, потому что, так или иначе, 
мы все занимаемся регионами. 

Jan Kieniewicz: Dziękuję bardzo. Rzeczywiście tak się 
składa, że nieustannie mamy do czynienia z pytaniem 
o to, w jaki sposób odkrywamy wartości. Jest to, co mówił 
doktor Wyszyński – powrót do swoich może stanowić 
problem, ponieważ ani język, ani pamięć nie wystarczają, 
żeby znowu powstała wspólnota dialogu, żeby powstała 
znowu wspólnota wartości. Tutaj chodzi o podobną kwe-
stię: jaki ma związek terytorium do wspólnoty wartości? 
Bo ci, którzy przybywają na terytoria arktyczne, są spoza 

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



 85

granicy i przynoszą inne wartości. Tutaj więc rysuje się 
ciekawe pole dla dalszych uściśleń. 

Bardzo Ci dziękuję i poproszę Łukasza Smyrskiego o za-
branie głosu. Tak wynika z mojej rozpiski alfabetycznej, któ-
ra jest trochę dziwna, ale skaczemy z ruchem szachowego 
konia z jednego pola na drugie. Niemniej jest w tym jakaś 
logika, zobaczymy, co dalej z tego wyniknie. Bardzo proszę.
Łukasz Smyrski: Moje wystąpienie będzie odnosiło się 

do naszych dyskusji, które toczyły się na przestrzeni ostat-
nich lat. Jednocześnie natomiast chciałbym powiedzieć 
o takiej rzeczy, która wydaje mi się, że gdzieś umykała 
naszym rozmowom, dyskusjom i spostrzeżeniom. Mówili-
śmy o społeczeństwach syberyjskich w polskim kontekście, 
w kontekście polskiej martyrologii, historii narodowej i tak 
dalej, mówiliśmy w kontekście kolonializmu rosyjskiego, 
mówiliśmy w kontekście praw narodów rdzennych. Dużo 
w czasie naszych spotkań było odwołań do takich kate-
gorii jak ekologia i przyroda. Mówiliśmy też o cywilizacji 
arktycznej. Niewątpliwie tą klamrą spajającą wszystkie te 
zagadnienia było zagadnienie tożsamości. Ale mam też 
wrażenie, że to pojęcie tożsamości trochę sobie lekceważy-
liśmy. To znaczy mówiliśmy o nim jako o pewnym bardzo 
ogólnym pojęciu, którego nie musimy w żaden sposób 
skonceptualizować i sprecyzować. Raczej odnosiliśmy się 
w sposób intuicyjny do tego, czym ta tożsamość jest. 

Jednocześnie, mówiąc o zagadnieniach dotyczących 
identyfi kacji społeczeństw syberyjskich, mam wrażenie, 
że budowaliśmy pewien podmiot zbiorowy, a nawet pe-
wien konstrukt społeczny, z którego wynikało na przykład, 
że te społeczeństwa są bardzo blisko związane z naturą, 
że myślą trochę innymi kategoriami. Odwoływaliśmy się 
też w tym czasie do szerszej koncepcji odrodzenia naro-
dowego jako pewnej dyskusji wobec historii rosyjskiej, 
wobec polityki rosyjskiej, mówiliśmy o ekologii, tożsa-
mości i przyrodzie, troszeczkę na zasadzie próby podjęcia 
dialogu z kolonialną dominacją. Jednocześnie wydaje mi 
się, że w takim dyskursie – zwłaszcza zewnętrznym, jaki 

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



86

my tu czasami reprezentujemy – ów koncept troszeczkę 
przypomina oświeceniowy mit dobrego dzikusa. To życie 
w zgodzie z przyrodą jest na przykład taką ideologiczną 
zewnętrzną projekcją. Oczywiście, ramą takiego postrze-
gania jest przeciwstawianie się polityce industrialnej daw-
nego Związku Radzieckiego, polityce urbanizacji. Ponadto, 
w ciągu ostatnich 20 lat pojawił się kontekst amerykań-
skiego konsumpcjonizmu. 

Chciałbym jednak zwrócić uwagę na zupełnie inny wą-
tek tożsamości czy identyfi kacji, związanej z ekologią czy 
w przyrodą. Troszkę będę odnosił się do tego, o czym 
powiedziała Daria, czyli chciałbym odwołać się do takich 
pojęć, jak koncepcja natury albo koncepcja krajobrazu. Do 
tego wydaje mi się, że w czasie naszych spotkań stosunko-
wo niewiele mówiliśmy – nie wiem, jak to ująć najlepiej – 
o społeczeństwa syberyjskich niejako marginalizowanych, 
to znaczy tych, które nie mają swoich republik, swoich 
parlamentów, swoich mocnych politycznych reprezentacji. 

Ponieważ tym głównym hasłem, które ma towarzyszyć 
naszej rozmowie, jest Меньшие среди малых, w związku 
z czym chciałbym oddać głos tym małym społeczeństwom, 
mieszkającym na Tajmyrze, koczownikom i pasterzom 
reniferów. Sądzę, że nie wspominaliśmy o nich jeszcze 
podczas naszych debat. I mówiąc o tych społeczeństwach, 
chciałbym mówić o identyfi kacji nie w idiomach tworzenia 
narodów i praw narodowych, ale w idiomach wynikają-
cych z praktyki i doświadczenia tych ludzi, mieszkających 
w danym miejscu. Jest to bardzo jednostkowe podejście, 
związane na przykład z praktyką użytkowania ziemi, rela-
cji z ziemią, czyli czegoś, co stanowi podstawę identyfi kacji 
dla wielu mieszkańców Syberii. 

Odwołam się tutaj do jednego z syberyjskich antropolo-
gów Davida Andersona, który już 20 lat temu prowadził 
badania wśród grupy ewenkijskich pasterzy. Jego praca, 
która ukazała się w językach rosyjskim i angielskim pod ty-
tułem Tożsamość i ekologia, została uznana przez niektórych 
za nacjonalistyczną. Oskarżono go o postawę ewenkijską, 

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



 87

o postawę nacjonalistyczną z tego względu, że niesłychanie 
mocno zogniskował się właśnie na codziennych aspektach 
pracy koczowników. Anderson stwierdził, że jest niesły-
chanie istotne, byśmy zrozumieli, na czym polega koncep-
cja człowieka i życia w tundrze – co to takiego jest tundra 
i jak ludzie w niej funkcjonują. To było bardzo ciekawe: 
jego zdaniem, żeby zrozumieć, co to znaczy być Ewen-
kiem, trzeba zrozumieć, co dla Ewenków znaczy pojęcie 
ziemi i relacja człowieka z ziemią. Wspomina też o takiej 
kategorii jak zmysłowa ekologia, która jest kategorią podsta-
wową, ale nie tylko dla Ewenków i innych społeczeństw 
syberyjskich, ale też dla Eskimosów. Chodzi o szczególny 
rodzaj relacji, komunikacji między ludźmi a zwierzętami 
i ziemią. On tam pisze o wpółsprawczości, o wzajemnym 
oddziaływaniu właśnie przyrody, ziemi, zwierząt i ludzi. 
To nie jest tak, że człowiek jest podmiotem, który decy-
duje o tych relacjach. Człowiek należy do tego samego 
początku, co zwierzęta, z którymi razem koczuje. Ander-
son wspomina nawet o możliwości zamiany tożsamości 
zwierząt pasterskich i ludzi. Jest to niesłychanie niebez-
pieczny moment, zwłaszcza dla doświadczonych myśli-
wych. Chodzi o to, żebyśmy spojrzeli od zupełnie innej 
perspektywy na identyfi kację ludzi poprzez ich codzien-
ność, poprzez ich praktykę i doświadczenie mieszkania 
w określonym miejscu. 

Jan Kieniewicz: Dziękuję. Znakomicie się to wpisuje, 
mam wrażenie, w nasze zapotrzebowanie, bo to jest to 
pytanie – co to znaczy być? Mamy tu do czynienia z pod-
stawową kwestią tożsamości ujętą z perspektywy indy-
widualnej, z perspektywy człowieka w jego środowisku, 
w jego otoczeniu. To mi się wydaje znowu bliskie pytaniu 
o podstawy godności, podstawy możliwości identyfi ka-
cji równocześnie z przestrzenią wartości i przestrzenią 
codzienności, o podstawy tego przeżycia, bez którego to 
przeżycia nie będzie też człowieczeństwa. Tak że bardzo 
serdecznie dziękuję. Za chwilę zrobimy przerwę, ale jesz-
cze przed przerwą głos zabierze Albert Jawłowski.

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



88

Albert JawŁowski: To dobrze, że właśnie tak się trafi -
ło, że teraz tutaj ten koń do mnie skoczył, bo w zasadzie 
Łukasz trochę mi ukradł pomysł… 

Jak Kieniewicz: To ładne rzeczy, jak się to stało? 
Albert JawŁowski: Nie chciałbym narzekać, ale szcze-

rość tu w naszym kręgu jest wartością. Ale mówiąc już 
całkiem serio: chciałem wzmocnić to, co powiedział Łu-
kasz. A też odnosząc się do tego, co powiedziała Zoja 
Morochojewa – której w tej chwili nie ma – nie jest tak, 
że idąc dalej, zostawiamy za plecami to, co zostało do tej 
pory zrobione i nie mamy tego na względzie.

Myślę sobie, że coraz bardziej interesuje mnie właśnie 
codzienność. Dużo czasu spędziłem na obserwacjach i ba-
daniach odświętności, nie tylko w takim kontekście pol-
sko-syberyjskim, ale też w kontekstach popkulturowych. 
W momencie, kiedy zaczynamy mówić o tym, na przy-
kład, co jest takim stałym elementem naszych spotkań, 
czyli właśnie o odrodzeniu narodowym, podtrzymywaniu 
i reprodukowaniu tożsamości, tak naprawdę trafi amy do 
jakiejś sfery ideologicznej i teoretycznej. Nie twierdzę, że 
to jest nieistotne, to jest bardzo istotne, ale mam wrażenie, 
że niekiedy koncentrujemy się na reprodukowaniu owej 
tradycji przez święta. Często słyszy się na przykład, że 
w niektórych narodach syberyjskich – nie mówię tylko 
o małych, też o tych większych – tradycja jest już tylko 
domeną tego czy innego święta, tego czy innego wyda-
rzenia, związanego z kalendarzem, taką czy inną okazją. 
Może tak jest, ale bardzo bym chciał któregoś razu się 
dokładnie się temu przyjrzeć… 

Nie mówię tu tylko o narodach syberyjskich, ale też 
o Polakach. Może teraz będę się odwoływał do polskiego 
przykładu. Ile we mnie jest takiego Polaka odświętnego 
i stereotypowego w moich codziennych praktykach? Na 
pewno mówię po polsku i wszystko inne już jest prostą 
konsekwencją tego faktu. Ale tu właśnie odwołałbym się 
do tego, o czym mówiliśmy przy okazji poprzedniego 
panelu – jaki jest ten sposób bycia nasz codzienny, kiedy 

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



 89

nie musimy się przebierać w stroje naszych przodków, 
kiedy nie musimy uprawiać dyscyplin sportu, które upra-
wiali nasi przodkowie, kiedy jesteśmy po prostu w swoim 
codziennym stylu, kiedy po prostu jesteśmy. Tak bym to 
nazwał. Czyli tu bym się znów odwołał do tego mojego 
głodu, który już parokrotnie ujawnił dzisiaj – głodu badań 
stylu bycia, stylu życia i stylu bycia w świecie po prostu, 
dziania się, codziennej praktyki. 

W tym momencie, być może, dałoby się też podłączyć 
kwestie etniczne? Uljana Aleksiejewna powiedziała o tych 
kilku dosłownie narodach syberyjskich, które się naprawdę 
w codzienności dzieją, które nie są tylko wydarzeniami 
odświętnymi. Jestem ciekaw też tego, czy to, w jaki sposób 
nasza codzienność się wydarza, też nas jakoś identyfi kuje? 
A jeśli tak, to w jaki? A jeśli mówimy, na przykład, o na-
rodach Północy, to czy tak naprawdę różnice między nimi 
są wielkie czy małe? Też bym chciał odejść od tego od 
określenia „małe” i „duże” narody, po prostu się bardziej 
skoncentrować na człowieku. 

Teraz bym już zawiesił to, o czym mówię, do kolejnej 
części, bo mam takie wrażenie, że najważniejsze, co chcia-
łem powiedzieć, już powiedziałem. Popieram też oczywi-
ście to, co już zostało kilkakrotnie wspomniane, a miano-
wicie wzajemną wymianę doświadczeń metodologicznych 
i teoretycznych. Mówiąc wprost, dyskusję nad tym, jak te 
teorie chodzą. Na przykład, jak dana metodologia chodzi 
u nas i czy ona daje się zastosować gdzie indziej, jak ją 
należy modyfi kować. To są czysto techniczne, ale bardzo 
ważne rzeczy. Tak więc na razie dziękuję za głos i mam 
nadzieję, że jeszcze wrócimy do tego po przerwie. 

Jan Kieniewicz: Tak, niewątpliwie. Zanim jednak 
ogłoszę długo oczekiwaną przerwę w naszym spotkaniu, 
chciałbym zaznaczyć kwestię, która wydaje mi się koniecz-
na dla konstrukcji przyszłego tematu i przyszłego projektu, 
czy też przyszłego programu doktorskiego w „Artes Libe-
rales”. Tutaj padło to określenie, ono zresztą było obecne 
w kilku wątkach – co robić z tymi, którzy się nie liczą?

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



90

To jest kwestia dla współczesnego globalnego świata, kwe-
stia, którą się rozpatruje w kontekście wykluczeń, ale prze-
cież nie tylko na tym to polega. To polega także na tym, 
o czym tu mówiono, na niezdolności włączenia się. I tu 
zagadnienie owego codziennego i małego, nie liczącego się. 
Ta perspektywa dotyka istoty rzeczy, czyli sposobu życia. 
Sposób życia to cywilizacja – czyli to, co ponadkulturowe. 
I w związku z tym wydaje mi się, że idziemy dobrze. 
Zostały nam cztery głosy po przerwie, a potem otworzy-
my dyskusję. A teraz ogłaszam 15-minutową przerwę. 
Dziękuję bardzo.

*   *   *

Jan Kieniewicz: Witamy po przerwie. Wracamy do na-
szej wymiany sądów i poglądów, koncepcji oraz pomysłów 
w kierunku ustalenia, gdzie, z czym, o czym i dlaczego 
chcielibyśmy popracować. Z rozkładu alfabetycznego wy-
nika, że pierwszy będzie mówił Ivan Peshkov, a potem 
dopiero poprosimy Linę Miestnikową o zabranie głosu, na-
stępnie zaś kolegę Michała Pędrackiego, a na końcu Tatianę 
Bierniukiewicz. To będą 4 głosy na koniec wymiany zdań, 
a potem zrobimy sobie taką общую схватку i podyskutu-
jemy w kręgu, mając nadzieję, że nasi słuchacze, których 
wierność głęboko doceniam i bardzo za nią dziękuję, też 
zechcą nam coś dodać, uściślić lub podpowiedzieć. Tak 
że teraz poproszę doktora Peshkova. На любом языке, 
как тебе удобно. 
Иван Пешков: Хорошо, может быть, я скажу по-

русски, если это допустимо. Я с очень большим внима-
нием выслушал все выступления, которые были передо 
мной. Часть из них – это были предложения, и боль-
шая часть из них основывалась на том, что каждый 
из нас делает. Когда меня пригласили на эту встречу, 
я сразу стал думать, каким этот проект мог бы быть. 
Я потом еще скажу, какие у меня есть предложения 
по этому проекту.

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



 91

Конечно, он должен быть интердисциплинарным, со-
единять две страны или регион и страну. Мне кажется, 
что самое главное, что могло бы стать такой точкой, 
которая могла бы объединить все эти интересные пред-
ложения, это то, что нужно попытаться соединить две 
вещи, которые, казалось бы, легко встретить, но если 
хорошо подумать, очень много из этого не сделано. 
Прежде всего, должен быть достаточно серьезный дис-
курсивный анализ основных понятий, которые мы упо-
требляем, т. е. генеалогия основных понятий. А второе 
– это, прежде всего, анализ практик, т. е. как эти по-
нятия работают. Причем этот анализ практик должен 
быть, как сегодня предлагалось уже в проекте Альберта, 
достаточно открытым, т. е. мы не должны думать за 
респондентов, не переводить болтовню респондентов 
на язык теории, только попытаться понять, о чем они 
нам говорят. Это достаточно редко бывает. 
Третий очень важный аспект – это то, что, как мне 

кажется, нужно немножко размыкать границы, так как 
Сибирь – это такая очень условная категория. Непонят-
но, имеет ли она вообще какой-то административный 
смысл. При царе не было чего-то такого, как Сибирь 
в административном плане, и сейчас тоже очень труд-
но сказать, где она начинается и где кончается. При 
этом мы часто забываем, что Сибирь не является таким 
мешком, в котором все закрывается, что есть минимум 
три очень важных соседа. Мы сегодня говорили про 
Монголию, сегодня говорили про Казахстан, но еще 
же есть рядом Китай. И причем Китай китайский, 
а еще ведь есть и Китай некитайский. Например, очень 
важен Китай монгольский или такой полукитайский-
полумонгольский, как будем говорить правильно про 
внутреннюю Монголию, который тоже очень сильно 
влияет на всех уровнях. Если взять, например, Бурятию 
или Читинскую область, конечно, Хулун-Буир является 
таким местом, которое оказывает определенное влия-
ние на жизнь людей. 

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



92

Четвертый момент, который, как мне показалось, 
мог бы быть очень важен здесь. Польская школа мето-
дологии истории, в которой я был воспитан, могла бы 
что-то внести в проект. Как мне показалось (я буду рад, 
если я ошибаюсь), нам не хватает какой-то определен-
ной историчности понятий. То есть мы употребляем 
понятие типа «национальная» и т. д., и часто не видим 
какой-то исторической динамики этих понятий, как 
они постоянно меняются. Вот сегодня был прекрасный 
пример с оралманами. С одной стороны, вроде бы ка-
залась бы абсолютно суперсовременная и постсоветская 
ситуация, невозможная в Советском Союзе: приезжают 
казахи в своё национальное государство. Но огром-
ное количество категорий, при помощи которых они 
конструируются, абсолютно советские. Очень много 
есть нюансов, когда это советское постоянно вплетается 
в постсоветское, как эти вещи меняются. Мне кажется, 
этот момент был бы очень важен, т. е. понять сначала 
форму понятий, их динамику, а потом посмотреть, 
как практика делает возможным включение их в по-
литическое поле. 
И пятый момент, который для меня очень важен, – 

обратить внимание на временные режимы, которые 
применяются в постсоветской ситуации. Был многолет-
ний опыт тотальной советской темпоральности и непо-
средственнос с ней связанного советского мессианского 
сообщества. Новые ретро-утопии национальных со-
обществ часто сознательно или бессознательно соотно-
сятся с идеями советской темпоральности. Мы сегодня 
говорили про новые этнические памятники и места 
памяти, как это все работает в разных местах. Все эти 
новые культурные формы осваиваются в рамках старых 
привычек и словарей. Стивен Коткин писал об сталин-
ском императиве «говорить как большевик», но злесь 
важно обратить внимание на способность «думать» 
в перспективе советского мессианского времени. Очень 
часто языки национальных структур в какой-то степени

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



 93

используют грамматику этого советского субъекта. По-
этому мне кажется, что важным аспектом было бы 
то, что сегодня прозвучало и у Лукаша, и у Альберта, 
о том, чтобы мы использовали направление, которое 
сейчас достаточно ярко выражено.
Многие идеи новой онтологии с Амазонки перено-

сятся в Сибирь, территорию особенную, в большей сте-
пени на территорию Северной Сибири. Это дееспособ-
ность объектов, дееспособность городских пространств, 
восприятие городских пространств как какого-то места, 
где новые городские сообщества пытаются по-новому 
разобраться в том, что для них прошлое, какое про-
шлое важно, что важнее сегодня. Например, будет ли 
царский Верхнеудинск включен в историю Улан-Удэ 
или нет? Какая Чита важна: царская, казачья, такая 
и такая, советская, а может быть, через несколько лет 
наоборот будет элемент какой-то ностальгии по совет-
ской Чите? То есть это все постоянно меняется. Сегодня 
мы говорили много про памятники. Мне кажется, су-
ществует достаточно большое пространство, где можно 
было обратить внимание на какие-то вещи, связанные 
со временем, с пространством, с предметами, которые 
реально работают в конкретной ситуации. 
Тут еще есть два момента, которые, мне кажется, 

очень важны. Однажды мои студенты сидели у меня 
в кабинете и задали очень наивный, но, мне кажется, 
очень важный вопрос. Они сказали, что здесь очень 
много книг про Сибирь, но практически нет ни одной 
книги про русских в Сибири. Когда мы говорим о ко-
ренных народах, наш взгляд все время создает какой-то 
остров для них, на котором они живут. И это очень 
важно. Это этически очень важно, это все не вызывает 
никаких сомнений у меня, но есть огромное количество 
процессов, которые являются общими. Они не живут 
ни на каком отдельном острове, они являются частью 
более крупного сообщества, а это сообщество – еще бо-
лее крупного сообщества. Поэтому я начал с генеалогии

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



94

понятий, чтобы нам несколько подчистить эту зону, 
и чтобы начать понимать, как эти все схемы тут ра-
ботают. Я не люблю когда говорят, «малые народы», 
«большие народы», это все всегда имеет какой-то иной 
аспект, кроме демографического, по крайней мере, 
у респондентов, в какой-то мере оценочный. Но как 
явления, скажем так, более эксклюзивные являются 
одновременно частью более больших процессов. 
Здесь я немножко забегаю вперед, так как одной из 

частей было не только взаимное предложение своих 
проектов, но и поддержка других. Я хотел бы, может 
быть, немножко с другой стороны поддержать пред-
ложение Ульяны. Я над ним думал и мне кажется, что 
какой-то осью могла бы быть (сохраняя все ее предло-
жения как базу, но чуть-чуть это все расширяя) именно 
рефлексия на тему: как работает, что значит вообще 
публичная репрезентация достоинства в условиях кон-
кретных сибирских обществ? Так как мы имеем, во-
первых, достаточно сложное понятие «достоинство» 
в русской культуре, и не только в русской культуре, но 
также и в локальных культурах. Кроме того, естествен-
но, в той же Сибири имеется огромное разнообразие 
манифестации этого достоинства и идей, связанных 
с этим достоинством. Как это работает? Как это со-
единяется: национальное, групповое? Почему мы так 
акцентируем национальный компонент? Я сейчас толь-
ко задаю вопросы, я этого совершенно не оцениваю. 
Какие-то, может быть, другие формы есть достоинства, 
городского достоинства. 
Сегодня профессор Базаров говорил про городских 

бурят, негородских бурят, что у них в городе это уже 
все менее значимо… Может быть, уже есть какие-то 
другие формы достоинства. Мне кажется, почему это 
очень важно, потому что достоинство непосредственно 
связано с какими-то основными онтологическими уста-
новками человека по отношению к жизни, потому что 
проявление достоинства, защита своего достоинства –

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



 95

это очень важные вещи, которые в какой-то степе-
ни делает человека человеком, и от этого никуда не 
убежишь. Даже если человек не может по каким-то 
причинам защищать свое достоинство, все равно это 
радикально меняет его жизнь. Но важно понять, что 
мы говорим, а не сводить это просто к каким-то двум-
трем проявлениям. Мне кажется, это могло бы быть 
какой-то осью какого-то глобального широкого про-
екта. Спасибо.

Jan Kieniewicz: Dziękuję bardzo, za potrzymanie tego 
kierunku myślenia i teraz poproszę Linę Miestnikową 
o zabranie głosu.
Акулина Местникова: Я хотела бы выразить свою 

признательность и благодарность за то, что в центре 
внимания нашей аудитории и нашего круга является 
проблема этнических меньшинств и коренных народов. 
Это меня очень радует. 
Я занимаюсь проблемами языковых прав коренных 

народов. Понятно, что языковыми правами наделяют-
ся все народы, но их значимость наиболее актуализи-
руется все же в отношении малочисленных народов, 
поскольку именно национальные языки в многонаци-
ональных обществах находятся под угрозой возмож-
ного исчезновения, что можно считать предвестником 
утраты этнической идентичности этих народов. Россия 
– многонациональная страна, около 170 национально-
стей, 47 из-за них относится к коренным малочислен-
ным народам, 40 из них проживает на севере Сибири 
и Дальнем Востоке. В нашей республике Саха прожи-
вает 5 коренных малочисленных народов Севера. Все 
их языки относятся к исчезающим языкам. 
В языковой отношении в нашем регионе наблюдается 

несколько противоречивая ситуация: с одной стороны, 
наблюдается повышение этнического самосознания на-
родов, этнической идентичности, с другой же стороны, 
как нам показывают результаты переписи, результа-
ты социологических исследований, все большее число 

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



96

молодых представителей коренных народов не владеет 
своим языком либо называет в качестве родного язы-
ка язык другой национальности. То есть получается 
что язык теряет свои позиции как один из основных 
маркеров этнической идентичности. И когда мы на-
чинаем говорить о праве, о выборе, мы не должны 
забывать об ответственности каждого представителя
коренного народа. 
Опять-таки мы возвращаемся к проблеме идентично-

сти: этнической идентичности, региональной идентич-
ности, потому что каждый человек делает свой созна-
тельный выбор, сознательный выбор желания говорить 
на родном языке, чтобы его дети изучали родной язык, 
т. е. мы возвращаемся к языковым установкам. Поэто-
му я хотела бы обратить внимание именно на права, 
поскольку я провела контент-анализ средств массовой 
информации коренных народов, включая Интернет-
пространство, социальные сети, и выявила, что в при-
оритете находятся именно правовые вопросы, т. е. сами 
народы обеспокоены именно этим. Я считаю, что когда 
права есть, они не ощущаются, это как дыхание, т. е. это 
естественное состояние, когда оно есть. Когда же этого 
нет, либо когда идентичность находится под угрозой, 
ее нужно каким-то образом отстаивать, бороться за 
нее, доказывать ее не только другим, но и самому себе 
в том числе. И мне кажется, иногда это более важно. 
То же самое касается и языка: если человек не владеет 
родным языком, то он это ощущает. 
Когда я приехала в Польшу (это было не так давно, 

я приехала по программе «Erasmus mundus»), у меня 
было такое представление, что Польша – это моно-
национальная государство с польским языком и т. д. 
Когда я начала изучать этот вопрос, то я увидела, что, 
во-первых, есть народы, которые проживают в Польше, 
этнические группы, и есть очень интересная языковая 
ситуация, я имею в виду кашубов. Поскольку я соци-
олог, меня волнуют цифры. За девять лет численность 

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



 97

кашубов увеличилась в три раза, владение родным язы-
ком тоже увеличилась в несколько раз. По-моему, это 
потрясающе. Нигде в мире такого нет, чтобы за такое 
короткое время была такая прогрессия, отраженная 
в переписях. Поэтому, если кратко, то лично для меня 
это очень интересное поле для исследований. Я благо-
дарна тому, что я нахожусь в «Artes Liberales», я поняла, 
что те проблемы, которые касаются идентичности, раз-
ных ракурсов восприятия данного феномена… У меня 
просто расширение сознания идет. Я сама лично очень 
заинтересована в решении этих проблем, поскольку 
я сама представитель коренного народа, у меня есть 
ребенок, и я хотела бы, чтобы он владел родным язы-
ком. Я понимаю, что это проблема приобретает все 
большую глубину, и все больше расширяется лично 
для меня, и за это я очень благодарна. 

Jan Kieniewicz: Dziękuję bardzo. Zaczęliśmy nasze 
rozmyślenia od takiej konstatacji, że bardzo dobrze, że 
są te mało liczne narody, ale w innym sensie to są duże 
narody… Uljana Aleksiejewna już mi pokazała, że nie 
ma małych narodów, ale chcę podkreślić, że nie jest tak, 
że w danym ministerstwie ustala się, że narody będzie-
my liczyli od 20 ludzi, a poniżej 20 już nie, albo od 200 
tysięcy zaczynamy. Powiedzmy, że naród to grupa, która 
jest zdolna się identyfi kować, przy czym ta identyfi kacja 
musi być samopodtrzymująca, czyli narody muszą po-
trafi ć utrzymać stan posiadania i się rozwijać. Wszystkie 
określenia wprowadzane przez państwa wielonarodowe 
są dla nas zrozumiałe i muszą być brane pod uwagę. Ale 
musimy zajmować się także nieco innym wymiarem tych 
problemów – znalezieniem takiej płaszczyzny, takiego 
tematu, który moglibyśmy oglądać z perspektywy pol-
skiej i syberyjskiej. Jakkolwiek pojęcie Syberii jest bardzo 
trudne do oznaczenia, to tu jesteśmy blisko czegoś, co jest 
nam bardzo potrzebne, dlatego że gdy zamykamy oczy 
złożoność spraw, wtedy znajdujemy się w świecie bardzo 
prostym. 

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



98

Tak jak Lina powiedziała, wydaje się nam, że żyjemy 
w państwie jednego wielkiego wspaniałego narodu z ty-
siącletnią historią i co tutaj dużo rozdrabniać… A my ży-
jemy w świecie, w którym naprawdę nie wiemy, co i jak 
wygląda, i gdybyśmy się zdobyli na to, że trzeba badać 
sprawy polskie z tą precyzją i staraniem, które wkładamy 
w badania mało licznych narodów w świecie, to wyniki 
byłyby bardzo ciekawe. Obawiam się, że mogłyby nam 
wyjść różne rzeczy, trochę niespodziewane, a nie zawsze 
przyjemne. Ale to tak na marginesie chciałbym zauwa-
żyć, że w Polsce nie zupełnie tak jest, jak sobie wyobra-
żamy. Powiem więcej, w Polsce jest troszkę inaczej, niż 
my w ogóle sami sobie wyobrażamy. Ale to tylko po to, 
żeby powiedzieć, że jest moim zdaniem powód, dla któ-
rego ludzie z Warszawy, z Jakucka, z Ułan Ude, z Elisty 
i innych miejsc mają okazję i możliwość próbowania szu-
kania wspólnego zadania, które można byłoby wypełnić 
z pożytkiem. Teraz poproszę pana Michała Pędrackiego 
o zabranie głosu. Dziękuję. 

MichaŁ Pędracki: Bardzo dziękuję. Z początku chcia-
łem mówić o czymś innym, ale zacznę być może od nawią-
zania do wypowiedzi Łukasza i do wypowiedzi Alberta. 
Chciałem powiedzieć trochę o Ewenkach i o przeżywaniu 
swojej tożsamości na co dzień. Łukasz mówił o koniecz-
ności zrozumienia lasu, zrozumienia tego, w jaki sposób 
funkcjonuje człowiek-koczownik, który jest blisko z na-
turą, blisko z lasem, który ma bardzo specyfi czne relacje 
ze zwierzętami. Brzmi to bardzo dobrze, natomiast moje 
osobiste doświadczenie jest trochę inne. Widzę tu pewne-
go rodzaju problem, który pojawia się na skutek takiego 
rozumienia. To znaczy, nie mówię, że to rozumienie jest 
błędne, ale być może ono poniekąd się zdezaktualizowało, 
ponieważ czas płynie i pewne rzeczy się zmieniają. Jeżeli 
chodzi o Ewenków, to zdarzyło mi się ich spotykać i trochę 
z nimi żyć w południowej Jakucji. Mam też dosyć dobre 
relacje na temat sytuacji Ewenków w dawnym okręgu au-
tonomicznym w Kraju Krasnojarskim. Mój dobry znajomy 

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



 99

dosyć długo mieszkał w Turze. Będę mówił właśnie o tym, 
jak to wygląda dzisiaj, jakie tam są główne problemy i jakie 
zachodzą zmiany.

Po pierwsze, tradycyjny model funkcjonowania spo-
łeczności koczowniczych, społeczności ewenkijskich zo-
stał zaburzony, czy wręcz został zniszczony. Może nie 
wszędzie, ale w miejscach, które znam, tak to mniej więcej 
wygląda. Stało się to dlatego, że w okresie radzieckim te 
grupy ludzi-koczowników przestawiano na gospodarkę 
planową. Zgodnie z odgórnie narzuconym modelem, two-
rzono kołchozy i sowchozy, w których ich w większym 
lub w mniejszym stopniu osiedlano. Ich koczownicze pa-
sterstwo, koczowniczą hodowlę zamieniono na coś, co 
można by określić jako przemysłową hodowlę reniferów. 
Oznaczało to na przykład zastąpienie małych stad ogrom-
nymi stadami utrzymywanymi w celach przemysłowych. 
W tym momencie ta tradycyjna gospodarka koczownicza 
przestała istnieć. Ci ludzie przestali żyć w lesie i zmienili 
tryb życia na w dużym stopniu osiadły, natomiast wszel-
kie środki potrzebne im do życia dostarczało im państwo. 
Oni mieli za zadanie hodować renifery oraz produkować 
i dostarczać państwu to wszystko, co jest związane z ho-
dowlą reniferów, natomiast w zamian za to otrzymywali 
wszystkie środki niezbędne im do życia. 

W momencie, kiedy upadł Związek Radziecki, upadły 
też kołchozy i sowchozy. Tym samym też skończyła się 
pomoc i wszelkie dostarczanie tym ludziom środków 
niezbędnych im do życia. I teraz co się z nimi dzieje? 
Nie są w stanie już wrócić do tajgi, ponieważ już zapo-
mnieli, jak tam się żyje. Nie bardzo potrafi ą też odnaleźć 
się w nowych warunkach, ponieważ są pozbawieni tego 
wszystkiego, co wcześniej zapewniało im państwo. Kończy 
się to tym, że stada reniferów zostają zwyczajnie zjedzo-
ne. Gospodarka tych ludzi wchodzi w sytuację zupełnie 
opłakaną. Dalej żyją we wsi, żyją w domach, ponieważ 
– po pierwsze – do lasu już nie potrafi ą i nie mają takiej 
możliwości – a po drugie – też nie chcą. W czasie rozmów 

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



100

z tymi ludźmi na pytanie, jak oni widzą tę sytuację, po-
jawia się odpowiedź, że ten, kto urodził się w domu czy 
ten, kto mieszkał w domu długo, to nie chce już wracać 
i mieszkać w czumie. 

Zatem pojawia pytanie, co to znaczy być Ewenkiem? Na 
pytanie skierowane do tych ludzi, jak oni siebie identyfi -
kują, zdarza się taka odpowiedź: „ja mieszkam w domu, 
mieszkam we wsi, nie mam reniferów, więc nie wiem, 
kim jestem, ale chyba russkij, bo nie żyję jak Ewenk”. Co 
znaczy zatem być Ewenkiem w zmienionej sytuacji i czy 
można – a jeśli tak to jak – być Ewenkiem, żyjąc w mieście, 
jeżdżąc samochodem i nie mając reniferów? To jest istot-
ne pytanie dla tych ludzi. Pojawiają się różnego rodzaju, 
czasami mniej lub bardziej odgórne, koncepcję powrotu 
do ewenkijskości – żeby na przykład ci ludzie w jakimś 
stopniu wrócili do lasu, do tego swojego tradycyjnego 
sposobu życia. Ale w zasadzie skutkuje to tym, że pró-
buje się z nich zrobić mieszkańców jakiegoś sztucznego 
skansenu. Ale nikt nie chce tworzyć skansenu, każdy chce 
żyć normalnie. 

Kwestia językowa. Jest problem z utrzymaniem języka 
ewenkijskiego, zresztą nie tylko ewenkijskiego. Są pewnego 
rodzaju odgórne inicjatywy, by na przykład uczyć dzieci 
w szkołach ewenkijskiego. Ewenkowie są jednak stosun-
kowo nieliczną grupą, jest ich około 30 tysięcy, natomiast 
zajmują rozległe terytoria. Stąd ten język nie może być 
jednolity: istnieje wiele dialektów języka ewenkijskiego. 
Natomiast żeby uczyć dzieci w szkole trzeba przyjąć jakieś 
jeden dialekt, którego będą się uczyć. Jedną z propozycji 
jest przyjęcie dialektu zabajkalskiego. Może prowadzić to 
do takiej sytuacji, że dziecko, które mieszka w ewenkijskiej 
szkole z internatem – bo nie ma innej możliwości poddać 
się edukacji szkolnej – wracając po iluś latach do domu, 
mówi do ojca w języku, którego się nauczyło w szkole, 
a ojciec go nie rozumie, bo mówi w zupełnie innym dia-
lekcie. W efekcie zaczynają mówić po rosyjsku. Czas się 
skończył, nie będę się przedłużał, chciałem powiedzieć 

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



 101

o czymś innym, niestety nie udało się. Dziękuję bardzo.
Jan Kieniewicz: Dziękuję bardzo. Przepraszam, że je-

stem brutalny w przerwaniu, ale jeszcze będziemy mieli 
okazję, żeby wrócić do tego, co miało być istotą wypowie-
dzi, na to liczę. A teraz prosiłbym Tatianę Bierniukiewicz 
o zabranie głosu. 
Татьяна Бернюкевич: Наш круглый стол еще раз 

продемонстрировал, с одной стороны, наши попытки 
выстроить междисциплинарность, и даже интердис-
циплинарность, с другой стороны – нашу такую соб-
ственную дисциплинарную устойчивость, потому что, 
в принципе, каждый говорил в рамках собственной 
дисциплины, в рамках собственной методологии. Мы 
от этой реальности с вами никуда не уйдем: социолог 
все равно остается социологом, антрополог антропо-
логом, а философ остается философом. 
Мое небольшое вступление-ремарка, наверное, от-

части продолжение того, что говорил Иван Пешков, 
что мы должны- понимать, что Сибирь не ограничи-
вается Сибирью, что она входит в другие общности, 
что ее окружает Китай, Монголия. Хотелось бы еще 
добавить, что Сибирь еще входит в такую общность, 
которая называется Россией. Мне бы в своем высту-
плении хотелось поговорить о проблеме отношения 
к российской культуре и выявлении каких-то соотно-
шений, совокупности региональных культур в составе 
российской культуры. 
Несколько дней я занималась таким делом: я задава-

ла один и тот же вопрос довольно известным специали-
стам в области этнографии, культурологи, философии. 
Вопрос был связан с тем, что очень часто в характери-
стике культуры России мы говорим о российской куль-
туре как о совокупности, но есть ли, например, некое 
единство культурное, целостность культурная и каким 
образом оно проявляется не в политической или идео-
логической, а именно в культурной сфере. Этот вопрос 
я в прошлом году задавала Валерию Александровичу 

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



102

Тишкову. В этом году я ему повторила этот вопрос. 
Я получила разные ответы, разные варианты.
Например, один из известных культурологов Андрей 

Пилипенко, в принципе, сторонник такого либераль-
ного взгляда на развитие российской культуры, сказал 
мне, что, по его мнению, российской культуры, строго 
говоря, не существует. Если вычесть культуру русскую 
этническую, то, в общем, ничего не остается, поскольку 
общая гражданская культура в России ничтожна, не 
имеет серьезного значения. И это на самом деле одна 
из причин нежизнеспособности России в целом. 
Известный философ Вадим Михайлович Межуев, 

говоря о российской культуре, все-таки сказал, что это 
сложный вопрос. Мы должны говорить о целостности, 
но мы должны учитывать, что на самом деле Россия 
никогда не была национальным государством, госу-
дарством одной нации, поскольку допетровская Русь, 
Московское государство – не исключительно русское, 
потом была Российская империя, потом СССР, а по-
том Российская Федерация. И единой для всех обра-
зующих население культуры не было, как и не было 
единой нации. Но в то же время, по мнению Вадима 
Михайловича, в принципе, не все так грустно, потому 
что российская культура как единая культура всего 
населения России может возникнуть не путем навя-
зывания русской культуры всем остальным народам, 
а через приобщение каждого народа к ценностям науч-
ного разума и правосознания, т. е. через просвещение. 
Это и есть путь рождения единой нации, по которому 
когда-то пошла Европа. Вадим Михайлович – извест-
ный западник и сторонник европейских ценностей, 
отсюда его концепция. 
Владимир Натанович Порус, сегодня это руководи-

тель Школы философии в Высшей школе экономики, 
ответил, что вопрос на самом деле сложный, но по 
поводу единства есть большие сомнения, потому что, 
скорее всего, такого единства, в принципе, в современ-

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



 103

ности не существует, а есть определённая диффузия 
идентичности. 
Что касается Валерия Александровича Тишкова, то 

его позиция очень хорошо озвучена в его работах, осо-
бенно в последней работе, которая, кстати, является 
пособием для учителей, оно так и называется «Рос-
сийский народ». Причём, наверное, Тишков – един-
ственный, кто пытается выделить какие-то объединя-
ющие ценности. К этим ценностям он причисляет, 
например, отношение к пространствам России как 
к огромной территории, что отражается в песнях, 
и даже в гимне. Это отношение к прошлому Рос-
сии, к историческому прошлому России, отношение 
к важнейшим событиям. По-моему, у него даже есть 
отношение к спорту. Есть определённая попытка вы-
вести эти единые ценности, и он на этом настаивает. 
На самом деле, сегодня эта проблема является очень 
важной, актуальной, связана она и с историей культуры 
России, и с попытками создания концепций, опре-
деляющих основания как существования России, так 
и будущего России. 
В противовес той же концепции Тишкова, концеп-

ция русской идентичности, прозвучавшая на право-
славном соборе, совершенно четко говорит, что, на са-
мом деле, сохраняется все-таки русская идентичность 
как доминирующая, и вообще русский народ является 
строителем Российской цивилизации. Честно говоря, 
это меня больше всего удивило, даже не определение 
идентичности, по которому я, например, русской не 
являюсь, если взять и происхождение генетическое, 
и профессиональную принадлежность. То есть у нас 
мало кто в Сибири под это определение русского под-
падет. Этот вопрос достаточно актуален, потому что, 
на самом деле, через региональную культуру очень хо-
рошо просматривается этот общероссийский контекст, 
эти образы России, которые складываются в регионах 
и которые объединяют эти регионы. 

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



104

Но я вам скажу, что исследований такого типа, имен-
но о целостности российской культуры, а не о сово-
купности или о складывании этой целостности, нет. 
Это было бы интересно – не просто просмотреть спец-
ифику региональных культур, а что все-таки создает 
это единое пространство. Хотя споров много, и боль-
шинство историков культуры придерживается точки 
зрения, что есть культура России, но нет российской 
культуры. Я как человек много лет занимающийся про-
блемой взаимодействия культур, а именно рецепцией 
буддийских идей в культуре России, не совсем с этим 
согласна, как и многие остальные, кто данными аспек-
тами занимается. 
Последней, кому я задавала этот вопрос, была На-

талья Львовна Жуковская, который руководит Отделом 
исследований Центральной Азии в Институте антро-
пологии и этнографии. Она сказала, что это вопрос на 
отдельную диссертацию, но она будет думать и Сергея 
Александровича Арутюнова, известного этнолога, тоже 
к этому подключит. 
И мне кажется, если мы на своем уровне попытаемся 

это понять, именно через культуру Сибири, это будет 
не менее значимо, потому что это показывает, в каком 
состоянии сегодня находится вообще российская общ-
ность как таковая. Вот, пожалуй, и все. 

Jan Kieniewicz: Dziękuję bardzo. W ten sposób zamy-
kamy krąg wypowiedzi. Jak można się było spodziewać, 
z naszej wymiany zdań nie wyniknął gotowy problem, 
gotowe zadanie, które moglibyśmy z aplauzem przyjąć: oto 
już stoi przed nami określone zadanie, teraz tylko będzie-
my się zastanawiać, jak je wykonać. To oczywiście nie było 
możliwe i tego chyba nikt z nas się nie spodziewał. Chyba 
że ktoś rzucił ideę tak dalece oczywistą dla nas, że my 
wszyscy podjęlibyśmy jej realizacji: „tak, zgadzamy się”. 
Tego rodzaju zresztą sytuacja byłaby katastrofą dla naszych 
dalszych prac, bo oznaczałaby, że pozwalamy sobie na 
swoistą zgodę: „świetnie, jest projekt, który nas zadawa-

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



 105

la, nie musimy już się dalej męczyć, nie musimy się dalej 
wysilać, idziemy za propozycją, która została podana”. 

Tego ryzyka nie można wykluczać, ale z dotychczaso-
wych wypowiedzi widzę, że tego się chyba bać nie mu-
simy. Nie musimy się obawiać narzucenia samym sobie 
jednego punktu widzenia, który niekoniecznie będzie nam 
odpowiadał, ale który nas zwolni od dalszego wysiłku: 
„po co dalej się starać i wysilać, skoro już jest określona 
perspektywa? To się przyłączamy”. Toteż nie zamierzam 
wcale w tej chwili robić takiego podsumowania i zresztą 
taki zamiar byłby skazany na niepowodzenie. Nie potra-
fi łbym w tej chwili wyciągnąć z tej dyskusji czegoś, co 
defi nitywnie przesądzałoby kierunek naszych refl eksji. 

Dlatego zgodnie z naszym planem otwieram dyskusję. 
Mamy na nią dużo czasu, który zaoszczędziłem państwa 
kosztem. Wymuszałem na was maksymalne skracanie 
i ścieśnianie własnych wypowiedzi, co się udało, gdyż 
były one konkretne i jasne. Został więc nam czas na dal-
sze uściślenia i pytania. A przede wszystkim, został nam 
także czas na to, by ktoś – kto nas słucha i kto chciałby 
jakoś skomentować to, co usłyszał – mógł to zrobić. Go-
rąco zachęcam wszystkich słuchających naszej debaty do 
włączenia się. Teraz mamy swobodne możliwości dalszego 
dyskutowania. Z tym że, oczywiście, mam nadzieję tego 
rodzaju, że w trakcie dyskusji – jak to się pięknie mówi – 
doprecyzujemy sobie niektóre rzeczy, czyli że znajdziemy 
się trochę bliżej jakiegoś wspólnego stanowiska. Chociaż 
i tak muszę stwierdzić, że zastanawiająco dużo bliskości 
w dotychczasowych wypowiedziach się pojawiło. Można 
by nawet powiedzieć, że aż za dużo tej bliskości poglądów 
dało się tu usłyszeć. To częściowo jest związane z tym, że 
część z nas pracuje wspólnie w różnych przedsięwzięciach 
od lat, ale nie wszyscy. Zatem otwieram dyskusję. Kto 
chciałby głos zabrać, bardzo proszę.
Тарас Фиников: Я хотел бы сказать несколько слов 

достаточно конкретно о каких-то проблемах или может 
быть сюжетах, которые, с моей точки зрения, имело 

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



106

бы смысл затронуть. Для начала я хочу сказать, что 
нахожусь в положении человека, который находится 
не в Польше, и не в Сибири, хотя гораздо ближе к 
Польше, чем к Сибири. Поэтому я в какой-то мере могу 
рассчитывать на то, что обладаю внешним взглядом, 
являюсь тем, кого называют по-английски «аутсайдер». 
С чего бы мне хотелось начать? Прежде всего, с того, 

что основной круг тех вещей, которые обсуждались, так 
или иначе, прямо или преимущественно, но сводятся 
к проблемам идентичности в самых разных аспектах 
и рассматриваемых под самыми разными углами. Но 
насколько я помню, проблемы идентичности находились 
в центре внимания этого проекта на протяжении 
последних восьми лет. По всей видимости, было бы 
интересно попробовать выйти, хотя бы частично за 
пределы этого круга, поскольку это обогатит тематику 
и, может быть, позволит посмотреть на вещи по-иному. 
Какие сюжеты могли бы с моей точки зрения попасть 
в поле зрения, о которых можно было бы говорить? 
Я еще раз хочу сказать, что это просто предложение 
человека, смотрящего на этого как бы извне и не один 
год наблюдающего происходящую дискуссию. То есть, 
просто к размышлению. 
Сюжет первый. С моей точки зрения, мир сейчас 

переживает образовательную революцию: изменяются 
условия, в которых люди получают образование, 
изменяются все те параметры, в которых идет 
образовательный процесс как таковой, меняются 
сами технологии образования, меняются требования 
к этому процессу и это перестает быть процессом 
обучения, а становится в значительной мере процессом 
самообучения. В значительной мере все то, что будет 
предметом изучения, будет являться в каком-то 
смысле результатом тех форм образования, которые 
сегодня функционируют и действуют, что в Польше, 
что в азиатской части России. Поэтому, может быть, 
имело бы смысл посмотреть на модели образования, 

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



 107

которые существуют в Европе и которые существуют 
в Азии. Это достаточно разные модели получения 
образования. В России есть некая попытка следовать 
Болонской модели, которая является европейской 
моделью. А может быть, в азиатской части России 
гораздо интереснее следовать не столько Болонской 
модели, сколько китайской, сколько корейской, 
сколько тайваньской модели. И здесь появляется 
масса вопросов, которые могли бы рассматриваться 
под самыми разными углами. Насколько, скажем, 
европейская модель хороша для России вообще 
и для азиатской части России в частности, в чем ее 
достоинства и недостатки. Что из азиатских моделей 
надо бы заимствовать в европейскую модель и что из 
этих азиатских моделей могло бы быть привнесено 
в Польшу? Это огромный круг проблем, который 
представляет серьезный научный интерес. Это первый 
сюжет. 
Сюжет второй. То, что мы видели с точки зрения 

инструментария за последние годы, это были методы 
исторические, это были методы антропологические 
и методы социологические. В основном, инструмен-
тарием этих трех наук пользовались те, кто работал 
в этом кругу. Надо сказать, что круг методов мог 
бы быть расширен за счет психологических, за счет 
экономических, за счет целого ряда других. Но тут не 
так важно, с помощью каких инструментов, как что 
именно исследовать. В обществах, как в польском, так 
и в российском, постоянно идут какие-то процессы 
и постоянно происходят какие-то конфликты. Эти 
конфликты могут быть какими-то локальными, какими-
то национальными. Это разные конфликты: социальные 
конфликты, какие-то конфликты общественные, 
экономические… 
Что было бы интересно как предмет исследования? 

Каковы поведенческие реакции в том и в другом 
обществе на какие-то схожие конфликты? Если мы на 

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



108

это будем смотреть и анализировать, мы обнаружим, 
что эти поведенческие реакции в чем-то похожи, 
а в чем-то весьма различны. Вот в чем природа этих 
различий? Почему эти реакции таковы? То есть, 
рассмотрение какой-то совокупности разного рода 
процессов и конфликтов как объекта и концентрация 
внимания на том, как по-разному на них реагирует то 
и другое общество, это, с моей точки зрения, второй 
интересный сюжет, который мог бы быть предложен 
в этот проект. 
Наконец, третий, наверное, последний сюжет. Все 

мы понимаем, что очень многое определяется теми 
ценностями, которым следует то или иное общество. 
И очень часто разные группы в том или ином обществе на 
разные ценности ориентированы, к разным ценностям 
стремятся, и под влиянием этих ценностей у каждой 
группы в обществе в целом появляется свой этос, своя 
этика. Есть этика государства и общества, этика власти, 
этика разных конфессий, их взаимное влияние, этика 
различных профессиональных и социальных групп 
в разных обществах. Суть в том, чтобы поставить 
в центр внимания проблему создаваемых на основе этих 
ценностей этик и то, как это этики взаимодействуют. 
Вот, пожалуй, третья проблема.
Ну, и завершить мне хотелось бы вот какой мыслью. 

С моей точки зрения, уже много лет все говорят о том, 
что есть общества открытые, есть общества закрытые. 
То, что мы сейчас наблюдаем, по крайней мере, приме-
нительно к российской ситуации, это, в общем-то, из-
вестное закрытие общества. Возникает вопрос: до какой 
степени открытость общества нужна? Где полезность 
этой открытости, а где опасность этой открытости? 
В чем проблемы и преимущества в открытых и закры-
тых вариантах обществ? Не превосходят ли опасности 
гипотетическую пользу от открытости или наоборот 
польза от открытости очевидно превосходит гипотети-
ческую опасность от закрытости? Скажем, анализ того, 

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



 109

как выглядят эти механизмы функционирования от-
крытого, закрывающегося, закрытого, открывающегося 
общества – это тоже такой интересный поворот. Мне 
кажется, эти повороты – далеко не единственные, оче-
видно, для анализа, но это что-то такое, что могло бы 
привнести новые акценты в этот проект. Даже если не 
использовать их целиком, они могли бы стать каким-то 
компонентом того или иного комплексного решения, 
которое могло бы появиться как общий объект этого 
проекта. Спасибо. 

Jan Kieniewicz: Bardzo dziękuję za ten głos. Елена, 
прошу вас. 
Елена Вишленкова: Профессор Фиников говорил, 

исходя из того, какие проблемы с позиции большой 
науки и мирового сообщества были бы очень интерес-
ными и актуальными для разработки. Я буду говорить, 
наверное, исходя из более утилитарного подхода, по-
тому что я вижу группу исследователей с уже сложив-
шимися исследовательскими интересами, и, собствен-
но, в обсуждениях как раз с профессором Финиковым 
появились те два предложения, которые я бы хотела 
сделать вам, исходя из того, что я услышала от вас. 
Мне кажется, есть одна тема, которая могла бы вас 

всех объединить и задействовать практически каждо-
го. А как я понимаю, по крайней мере, профессору 
Кеневичу, и, наверное, каждому из вас, хотелось бы 
сохранить ту сеть, которая уже сложилась у вас за эти 
годы. Как говорил Маленький принц, «вы в ответе за 
тех, кого вы приручили». И теперь нужно найти то, 
что объединяет. Так вот, это тема ментальных карт: 
как они складываются, как люди конструируют регион, 
понимание границ, где проходит Сибирь, где начина-
ется Азия, где она заканчивается. Для кого Евразия, 
а для кого Азия и Европа, в обратном направлении. 
На каких основаниях это складывается: из описаний 
путешественников, из картографического материала, 
из статистики… Может быть, это врачи в своих иссле-

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



110

дованиях говорят, что, мол, у этого народа эти болезни, 
а у этого народа эти болезни, где заканчивается одна 
болезнь, начинается другая, там уже другой народ. Это 
могут быть совершенно разные варианты: построение 
границ между территориями, ментальные карты, их 
подвижность и то, какую операционную функцию они 
выполняют в культуре, мне кажется, это то, что для 
вас вполне подъемно, учитывая весь ваш бэкграунд, 
который уже сложился. 
А вторая тема, которая, как мне кажется, могла бы 

быть выигрышной для этого состава участников, – это 
такое преимущество кочевника, или то, что антрополог 
Сергей Ушакин назвал теорией номадизма. Вот это 
включающее и социальную мобильность, и академиче-
скую мобильность, и пространственную мобильность. 
Как само движение создает новые ситуации. Условно 
говоря, когда мы говорили об Улан-Удэ, и о том, что 
эта точка оставалась стабильной, когда через нее про-
исходили все народы, начиная с чехов, австро-венгров, 
и польских переселенцев и т. д. Эта географическая 
точка оказалось таким вот пересечением различных 
культурных дорог в силу разных обстоятельств. Мне 
кажется, это может быть и вертикальная географиче-
ская мобильность, и то, как на пересечении этого скла-
дываются совершенно новые модерные и домодерные 
идентичности.

Jan Kieniewicz: Serdeczne dzięki. Dalsze głosy. Ан-
дрей? 
Андрей Кореневский: Спасибо большое. Я прос-

то перехватываю вашу инициативу, потому что 
я думал о чем-то подобном. Вы говорили о менталь-
ном картографировании, я тоже подумал, что, наве р-
ное, надо как-то определяться. И поэтому, наверное, 
надо понять, на чем мы фокусируем наше внима ние 
и говорим о физической реальности или о ментальной 
реальности. На самом деле мы гораздо больше 
говорили о ментальной реальности и, может быть, 

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



 111

нужно провести такое фильтрование, чтобы наш 
разговор стал более предметным и более глубоким. 
Потому что все-таки метафора научной работы – 
это не блюдце, а стакан, и ее ценность не в широте, 
а в глубине. Может быть, более точное определение 
нашего исследовательского интереса позволит сделать 
ее еще более глубокой. 
Более того, я думаю, она далеко не исчерпана. Сразу 

вспомнился такой сюжет из книги Бруно Беттельгейма 
Просвещенное сердце, где он рассказывает о двух узниках 
концлагеря. Встретились два филателиста, именно это 
и было их внутренним стержнем, что позволяло сопро-
тивляться печальной реальности концлагеря, потому 
что они обсуждали свои коллекции. Но как только 
они обсудили свои коллекции до последнего зубчика 
марки, смысл их существования оказался исчерпанным, 
и они оказались беззащитными перед этой ужасающей 
реальностью концлагеря. 
Вот я думаю, нам еще очень далеко до обсуждения 

последнего зубчика, у нас огромный, почти неисчер-
паемый сюжет. Но вот опять-таки, чтобы не оказаться 
в не очень хорошей ситуации, когда мы почувствуем, 
что наша тема исчерпана, нам нужно ее не просто углу-
бить, но и понять какой-то ее масштаб. И вот в связи 
с этим мы говорим о Сибири, причем я еще раз под-
черкиваю, что стоит говорить о Сибири как о менталь-
ной реальности, как о концепте, как о пучке смыслов, 
как о значении второго порядка. Да, есть некая физиче-
ская реальность, т. е. вот это пространство, как мы его 
определим – это азиатская часть России между Тихим 
океаном и Уралом. Есть слово Сибирь, есть знак и есть 
пучок смыслов, ассоциаций, коннотаций, аллюзий, ме-
тафор, которые вырастают вокруг этого слова. 
Я не помню, по-моему, у Людвига Витгенштейна есть 

такой термин «концепты-кузены», что с чем сравнивать. 
И вот, чтобы понять, что такое Сибирь как концепт, 
как пучок смыслов, нужно попытаться найти какой-то 

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



112

ряд, с чем его сравнивать и есть ли какие-то подобные 
по богатству ассоциаций концепты, такие вот пучки 
смыслов. И наверное, здесь как бы самым очевидным, 
по крайней мере, для российского сознания таким ку-
зеном является Кавказ. Когда мы говорим о центре-пе-
риферии, об этих огромных пространствах, наверное, 
очень часто зримыми воплощениями этих пространств 
в сознании людей, выросших на этой одной шестой 
части суши, бывает именно Сибирь, а рядом где-то 
находится Кавказ. 
Я, чтобы меня не заподозрили в какой-то фантазии, 

приведу цитату из одной такой довольно маргинальной 
группы, я даже сейчас пытался вспомнить ее название, 
но оно почти никому ничего не говорит. Она пытается 
играть в эту сомнительную игру под названием 
«Сибирский сепаратизм», в ней сибиряков нет, там 
все москвичи, некоторые вообще очень слабо себе 
представляют, что находится за МКАДом. Вы знаете это 
знаменитое вопрошание: есть ли жизнь за МКАДом? 
Я процитирую одну из их программных песен, которая 
очень хорошо показывает ощущение москвича, который 
хочет себя чувствовать россиянином: 

Однажды неудачно сострил один из нас,
Что якобы за МКАДом есть Северный Кавказ,
Но мы-то точно знаем, граница — не пунктир:
За МКАДом не Россия, за МКАДом лишь Сибирь!

Обратите внимание, в этой картине мира, в этой 
ментальной карте москвича есть загадочная Сибирь и не 
менее загадочный Кавказ. И они как бы рядополагаемы. 
Если мы будем изучать те сюжеты, которые уже были 
отчасти намечены, отчасти разработаны более или 
менее глубоко применительно к Сибири, то если 
мы их попытаемся сопоставить с аналогичными 
сюжетами, но кавказского происхождения, может 
быть, мы придадим им еще большую глубину. 
Очень многие феномены, которые интересуют нас 

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



 113

применительно к Сибири, имеют свои аналоги 
в истории Кавказа. Это и миграционное движение, 
и различные переселенческие программы, и даже то же 
самое казачество…. Если мы попытаемся посмотреть 
на роль казачества в истории Сибири, в истории 
Кавказа, нам вначале кажется, что все очень похоже, 
а когда мы начнем копать глубже, мы увидим, что там 
сугубо внешнее, а зачастую даже обманчивое сходство, 
а на самом деле все очень и очень отлично друг от 
друга. Поэтому мне кажется, это реальная и очень 
интересная перспектива. Еще раз повторяю, это лично 
мое предложение. 
Но может быть, возможно и другое масшта биро-

вание, другое сравнение? Может быть, сибирскую 
проблематику можно рассматривать в сравнении 
с освоением американского Запада или еще есть 
популярные сравнения, это дело вкуса, дело эстетиче-
ской стратегии. В любом случае, мне кажется, нужно 
анализировать, изучать это в сравнении с чем-то. 
Если мы будем изучать Сибирь как таковую и не 
будем выходить за ее пределы, наверное, когда-то мы 
обнаружим, что наш сюжет исчерпан. 

Jan Kieniewicz: Dziękuję. 
Ульяна Винокурова: Вот почему я все время удив-

ляюсь, почему Кавказ у нас так хорошо приживается…
Голос из сала: Они себя как дома чувствуют! 
Ульяна Винокурова: У нас даже говорят Якутия – 

это же Северный Кавказ. 
Jan Kieniewicz: To był tylko komentarz. Rozumiem. 

Czy ktoś chciałby coś dodać, coś powiedzieć, żebyśmy mo-
gli w pełni wykorzystać tutaj obecność naszych przyjaciół 
i gości? Nie widzę… Zwracam się wobec tego do uczestni-
ków naszej debaty z zapytaniem o dwie rzeczy: pierwsza 
jest ta, którą tu zresztą dyskutanci wyraźnie podkreślali 
– pokazywali najrozmaitsze rozszerzenia, a my szukamy 
koncentracji. Tymczasem proponuje się nam jeszcze szerzej 
i jeszcze szerzej. Oczywiście, to jest zrozumiałe. Zresztą, 

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



114

w niektórych z tych propozycji dostrzegam bardzo inte-
resujące elementy, które w naszej debacie się pojawiały. 
To jest, na przykład, problem granicy – wielowymiaro-
wość tego pojęcia. Granica jest nieodzownym elementem 
naszego rozumowania w każdym z układów, który był 
tutaj dyskutowany: na poziomie państwa i narodu, na 
poziomie jednostki i grupy, na obszarach rozległych i na 
obszarach ścieśnionych. Temat pogranicza i temat przekra-
czania granic był przez nas wielokrotnie podejmowany, 
ale – oczywiście – daleko nam do tego, żeby mieć poczucie 
satysfakcji, że do czegoś my już doszli. Po prostu idziemy 
jakąś drogą.

Zatem pojawia się tutaj taka kwestia. Ujmijmy ją na-
stępująco: w centrum naszej uwagi jest człowiek, które-
go nie określamy z góry przy pomocy klasyfi kacji, tylko 
przyznajemy mu prawo do określenia się, czyli do wyra-
żenia swojej tożsamości. W sposób suwerenny decyduje 
on o tym, kim jest i dopiero z tych jego decyzji wynikać 
mogą dalsze – zresztą niezbędne – etapy owego określania 
się, to znaczy jego poszukiwania bliskości i jego potrzeba 
odmienności. Nie można ustalić relacji bliskości, jeżeli się 
nie ma pojęcia o tym, kto jest daleko. Nie możemy sobie 
wyobrażać, że rozwiążemy problemy, jakie stoją przed 
nami w dzisiejszym świecie, rezygnując na wszelki wy-
padek z uznania faktu, że są także Inni, a że wśród tych 
Innych są tacy, którzy są Obcy. Problem jednak polega 
na czym innym. Mianowicie na tym, jak ja jako człowiek 
do tego faktu się ustosunkuję, to znaczy, w jaki sposób 
zrealizuję swoje człowieczeństwo. 

W ten sam sposób wchodzimy w obszar stosunków 
ludzko-zwierzęcych. Byłbym zgoła przerażony – na szczę-
ście, nie muszę – gdybyśmy tutaj, poniesieni euforią no-
woczesności, postanowili śmiało wkroczyć na drogę post-
humanistyczną. Taka propozycja tutaj nie padła. Jestem 
bardzo z tego zadowolony. 

Tak na marginesie: jeżeli jednak mamy myśleć o wspól-
nym temacie badawczym, jeżeli z tego problemu badaw-

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



 115

czego miałby wyniknąć program studiów doktoranckich 
– takiego programu kształcenia, otwartego szeroko, tak jak 
my to w „Artes Liberales” praktykujemy – to miusieliby-
śmy dla tego wszystkiego znaleźć fundament w postaci 
projektu naukowego, który zyska uznanie zewnętrzne. 
Mówię „uznanie zewnętrzne” jako na pierwszym miejscu 
zdobycie środków na jego fi nansowanie. Nie łudźmy się, 
to też musimy brać pod uwagę: jeżeli chcemy coś zrobić, 
musimy mierzyć równocześnie bardzo ambitnie i bardzo 
racjonalnie. 

A kontynuując poprzedni wątek: jestem więc szalenie 
rad, że nie wkroczyliśmy na drogę jakieś awangardy post-
humanistycznej. Nie ulega jednak wątpliwości, że zdajemy 
sobie sprawę z istnienie całej tej problematyki i że była ona 
tu częściowo obecna. W problematyce przestrzeni i w pro-
blematyce człowieka i jego relacji nie tylko do innych, 
ale także do zwierząt. Ponadto, była tez uwzględniona 
perspektywa granicy – dziękuję wszystkim, którzy o niej 
wspomnieli. Nie stworzymy żadnego programu, jeśli nie 
wyznaczymy sobie perspektywy, gdzie są granice. I z tego 
punktu widzenia ani Syberia, ani tym bardziej Polska, nie 
stanowią przestrzeni, w której możemy się zmieścić. Jeżeli 
został tutaj przywołany Kaukaz, to z jakiej perspektywy 
widać Kaukaz? Z perspektywy polskiej go widać. Z per-
spektywy moskiewskiej na pewno. Przy okazji przypo-
mniałem sobie: 

Слышит, о чем шелестит Амур,
Что говорит Кавказ, 
Uczyłem się tego wiersza na pamięć… 
Трубку задумчиво курит он, 
Товарищ, учитель, друг. 
Слышит он каждого города шум, 
Каждого сердца стук. 

Przypominam Państwu rzeczy, których większość z was 
mogła nie zaznać, czyli rozkoszy socjalistycznego wycho-
wania. 

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



116

Jerzy Axer: Czy ja mogę coś dodać? 
Jan Kieniewicz: Proszę Cię bardzo, głos twój jest bar-

dzo cenny. 
Jerzy Axer: Tylko żebyś nie chwalił się, że pamiętasz 

rzeczy, których nikt nie pamięta, bo ja z kolei pamiętam, 
jak byłem wyjątkowo grzecznym uczniem w pierwszej 
klasie szkoły podstawowej, w rezultacie obdarzyli mnie 
książką, która mówiła o postępach rewolucji na Kaukazie. 
Nazywała się Zemsta rodu Kabunauri2. Tak więc Kaukaz 
było bardzo wyraźnie widać.

Jan Kieniewicz: No, było widać, i w naszej polskiej 
perspektywie Kaukaz jest oczywiście światem pełnym od-
niesień, identyfi kacyjnych odniesień, co najmniej równie 
istotnym jak Syberia. Z tego punktu widzenia mamy sze-
reg prostych wyjść, ale ja cały czas powtarzam: to, czego 
nam potrzeba, to nie tylko mieć inspirację dla polskich 
badaczy, żeby podejmując tematy rzeczywiście ważne dla 
polskiej wspólnoty narodowej, nie zamykali sobie oczu 
i widzieli szeroko świat. To bardzo cenne. To nas jednak 
zupełnie nie satysfakcjonuje, i nie byłoby, moim zdaniem, 
tutaj słuszne, gdybyśmy sterowali w tę stronę. To znaczy, 
że bardzo zapraszamy do współpracy naszych kolegów 
z dalszych stron, z różnych obszarów, bo przydadzą nam 
się do zbadania naszego polskiego problemu. 

Stawialiśmy pytania o to wielokrotnie, w jakiej mierze 
doświadczenia polskiej wspólnoty narodowej mogą się oka-
zać w dowolnym sensie interesujące dla narodów, które nie 
są narodami państwowymi, tylko narodami w państwach. 
To jest rzecz w świecie bardzo szeroko występująca. I dzi-
siejszy problem światowy silnie to eksponuje, w niektórych 
miejscach aż do poziomu rozsadzania jedności państw 
o tak dawnej metryce jak Hiszpania czy Anglia. Mieliśmy 
referendum szkockie, do referendum katalońskiego ma nie 
dojść w najbliższym czasie, ale przecież kiedyś dojść musi. 

2 H. Bobińska, Zemsta rodu Kabunauri, Warszawa: Nasza Księgarnia, 
1950.

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



 117

Więc wspólny projekt, wspólna problematyka. Jest cały 
szereg rzeczy, które wydają mi się tutaj mieć miejsce. Jedną 
z nich jest niewątpliwie człowiek i jego wszelkie identyfi -
katory. To znaczy, czym, z czym i w jaki sposób identyfi ku-
je się człowiek? Jak, w jaki sposób, jakimi drogami osiąga 
to, co nazywamy zmianą? Świat się musi zmienić i to 
dotyczy nas wszystkich, ale jak to się ma dziać? Na dobrą 
sprawę nie jest to temat popularny, ale być może – tam, 
gdzie wspólnoty ludzkie zdają sobie sprawę z kruchości 
swojego istnienia i swojej tożsamości – być może właśnie 
tam warto postawić pytanie daleko szersze niż ich własny 
interes. To nie jest kwestia tylko tego, czy dana wspólnota 
przegra. Zajmujemy się w „Artes Liberales” problematyką 
rewitalizacji języków, ale oczywiście chodzi o problem 
tego, czy grupy ludzkie, czasami kilkunastoosobowe – nie 
trzeba ich szukać w Amazonii, bo mamy takie w Polsce 
– czy też grupy, które liczą milion ludzi i więcej: czy one 
w globalnym świecie mają szanse przetrwania, czy też 
mają stopić się z większym narodem państwowym, z czym 
mamy do czynienia w Meksyku. Tym się tutaj zajmujemy, 
między innymi. Przecież ten problem istnieje dla Rosji i to 
nie od wczoraj, tylko od bardzo dawna, co najmniej – jeśli 
moja edukacja mi przypomina – co najmniej od 250 lat 
w świadomości. 

Zatem mamy człowieka, mamy Drugiego, mamy Innego, 
mamy Obcego, mamy wszystkie elementy, które właściwe 
są nam potrzebne, brakuje nam chyba w tej chwili ukon-
kretnienia. Uljana Winokurowa wyszła od problemu, który 
nazwała problemem aborygena. Wbrew pozorom po pol-
sku to brzmi trochę inaczej, po polski mówi się „tubylec”. 
Otóż, jak wiecie – była dzisiaj o tym mowa na poprzednim 
panelu – stołecznym mieście Warszawie nie ma zgody co 
do tego, kto tu jest tubylcem, a kto tu jest przybyszem, któ-
ry do tubylców się nie zalicza. Szczęśliwi, którzy urodzili 
się na Powiślu, bo ci na pewno są tubylcami. Ja mógłbym 
powiedzieć, że mam szczęście, bo tutaj się urodziłem, ale 
nie poczuwam się do tubylczości warszawskiej. 

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



118

Idę w tę stronę, żeby powiedzieć, że być może naszym 
tematem powinny się stać kryteria, okoliczności, zasoby 
i wartości, które pozwalają ludziom określić się. To zna-
czy, żeby zbadać kwestię, co ludziom, co nam wszystkim, 
rzeczywiście służy do tego, żeby się określić. Bo przecież 
możemy łatwo powiedzieć, że niczego w tym względzie 
nie potrzebujemy. Dlatego że supermarket nas określa 
wystarczająco precyzyjnie: tyle jesteśmy człowiekiem, ile 
jesteśmy w stanie kupić. I ta perspektywa globalna jest 
całkowicie realna w Polsce i mam wrażenie, że nie jest 
wcale obca ani Rosji, ani jej dalszym, tym na wschód, na 
północ czy na południe położonym obszarom, dalszym od 
centrum rosyjskiego. To jest perspektywa, z którą mamy 
się zmierzyć: perspektywa likwidacji tożsamości w imię 
spełnienia rynkowego. Znaczy, że my konsumenci wszyst-
kich nacji łączmy się we wspólnej radości konsumowania 
aż do szczęśliwego końca! Końca, kiedy już zabraknie cze-
goś, co nam nadawałoby się na przetworzenie na towary. 

Takie są moje myśli z dotychczasowych naszych rozwa-
żań i tyle bym miał od siebie do powiedzenia w tej spra-
wie, bo nie stawiałem sobie podsumowania za cel. Tak jak 
państwu obiecałem – mówię to uczestnikom naszego kręgu 
– jeszcze się spotkamy i doprecyzujemy pewne rzeczy, 
w warunkach bardziej swobodnych i mniej publicznych. 
Sądzę – optymistycznie dosyć – że ta dzisiejsza debata na 
tyle nas poruszyła mentalnie i intelektualnie, że jesteśmy 
na dobrej drodze: drodze do tego, żeby skonkretyzować 
temat, który nas naprawdę pociągnie, który nas napraw-
dę zainspiruje i który okaże się rzeczywiście tym, o co 
nam chodzi. Bo całe nasze szczęście na tym polega, że nie 
wiemy, co powinniśmy zrobić. Jedno jest pewne, jeżeli 
nic nie będziemy robić, to świat się od tego nie polepszy. 
Lecz jeżeli spróbujemy coś zrobić, to być może mamy 
jakąś szansę. Dziękuję Państwu bardzo za uczestnictwo, 
za uwagę, za wysiłek i za to, że dotrwaliśmy tutaj w tak 
licznym i tak interesującym gronie aż do szczęśliwego 
końca. Bardzo proszę o oklaski dla uczestników.

Okrągły stół syberyjski II: Mniejsze wśród małych...



ROBOCZA GRUPA POLSKO – SYBERYJSKA: 
ODLEGŁE PRZESTRZENIE, 

WSPÓLNE PROBLEMY BADAWCZE.
KIERUNKI I PERSPEKTYWY ROZWOJU 

WSPÓŁPRACY.

ALBERT JAWŁOWSKI, ŁUKASZ SMYRSKI



Chcielibyśmy, aby niniejszy artykuł został potraktowany 
jako teoretyczna i praktyczna glosa do przeprowadzonych 
dotychczas prac, spotkań i seminariów roboczej Grupy 
Polsko-Syberyjskiej działającej w ramach programu Acade-
mia in Public Discourse: Poland – Russia. Poniższe wnio-
ski stanowią próbę nakreślenia idei i kierunków dalszej 
współpracy badaczy polskich i rosyjskich, a także rozwój 
rozpoczętej w 2011 roku budowy partnerstwa pracow-
ników naukowych, doktorantów, studentów z polskich 
i syberyjskich ośrodków badawczych. Mijający okres pra-
cy pozwolił nam lepiej się poznać, dowiedzieć się, jakie 
problemy wywołują zainteresowanie naszych środowisk, 
jakie pola badawcze, metodologie i perspektywy teore-
tyczne są bliskie uczestnikom seminariów, konferencji oraz 
wspólnych publikacji, które były wynikiem czteroletnich 
kontaktów badaczy z Polski i Rosji w ramach roboczej 
Grupy Polsko-Syberyjskiej. W niedalekiej przyszłości warto 
byłoby wykorzystać nasze dotychczasowe doświadczenie 
w realizacji wspólnych projektów naukowych, badaw-
czych, dydaktycznych oraz aplikacji wiedzy naukowej 
w obszarze praktyki społecznej.

Można dziś powiedzieć z całą pewnością, że pole intere-
sujących nas problemów i perspektyw metodologicznych 
oraz teoretycznych wyznacza problematyka szeroko ro-
zumianej tożsamości. Nie oznacza to oczywiście, że za-
mykamy się tylko w tym obszarze. Chodzi tu raczej o to, 
że w kilku ostatnich latach wspólnie stawiane pytania 
o tożsamość stało się punktem wyjścia dla naszych działań. 
Uczestnicy prac w ramach grupy zachowywali możliwie 



122

jak najszerszą autonomię intelektualną. Zależało nam bo-
wiem na stworzeniu środowiska o charakterze sieciowym, 
w którym punktami węzłowymi sieci mogłyby się stać 
problemy badawcze, projekty, osoby i ośrodki akademic-
kie. Tak pojmowaną sieć współpracy chcielibyśmy tworzyć 
wokół konkretnych działań. Jej struktura, co oczywiste, 
pozostanie otwarta.

Celem kontynuacji pracy i dalszej budowy tak zorgani-
zowanej grupy, obok prezentacji i wymiany doświadczeń 
badawczych i metodologicznych, jest więc stworzenie 
otwartego środowiska badaczy polskich i rosyjskich, które 
służyłoby wymianie doświadczeń, wzajemnych inspiracji 
i co najważniejsze mogłoby w niedalekiej perspektywie 
doprowadzić do sformowania się zespołów badawczych 
dla realizacji wspólnych projektów naukowych. Sądzimy, 
że pozwoli to nam uniknąć asymetrii często towarzyszącej 
współpracy międzynarodowej. Jest to widoczne na przykład 
w kooperacji zachodnich ośrodków badawczych z rosyjski-
mi placówkami naukowymi, w której zbyt często uniwer-
sytety syberyjskie stanowią organizacyjne zaplecze przed-
sięwzięć podejmowanych przez zachodnich naukowców.

Dalsza współpraca, w naszej opinii, powinna stanowić 
połączenie przedsięwzięcia badawczego z działalnością dy-
daktyczną. Obejmująca kontynuację projektów doktoranc-
kich, cykli seminariów i konwersatoriów dla studentów 
I i II stopnia. Uważamy bowiem, że należy wychodzić tutaj 
poza cele stricte badawcze, stwarzając duże możliwości 
edukacyjne. W zajęciach prowadzonych przez specjali-
stów z poszczególnych dziedzin powinni uczestniczyć 
zarówno polscy studenci, jak również studenci z ośrodków 
rosyjskich. Stworzenie tego rodzaju szerokiej platformy 
w obszarze różnych tradycji naukowych, poznawczych 
i metodologicznych umożliwi komunikację zarówno mię-
dzy pracownikami naukowymi jak i między studentami 
zdobywającymi wiedzę w różnych modelach nauki.

Zbliżyłoby to nas, jak sądzimy, ku kolejnemu istotne-
mu celowi, a mianowicie przełamywaniu dominujących 

Albert Jawłowski, Łukasz Smyrski



 123

stereotypów naukowych oraz poszerzeniu ram dyskursu 
naukowego. W dotychczasowych rozważaniach polskich 
naukowców na temat Rosji i Syberii w obszarze humani-
styki i nauk społecznych dominowały dwa główne nurty: 
tematyka historyczna i martyrologiczna związana z histo-
rią Polski oparta na źródłach archiwalnych i pamiętnikach1 
oraz badania procesów etnicznych, religijnych i tożsamo-
ściowych w kontekście rozpadu Związku Radzieckiego 
(domena antropologów i socjologów)2. Oba te podejścia, 
choć niewątpliwie ważne, wydają się powoli wyczerpy-
wać swój paradygmat. Z punktu widzenia polskiej strony 
potencjalną możliwością, którą otworzyły prace Grupy 
Polsko-Syberyjskiej, jest wyjście poza dotychczasowy krąg 
tematów i próba porzucenia „polskocentrycznego” spojrze-
nia na Syberię. Tym bardziej jest to wskazane, że „polska 
refl eksja” na temat Syberii na swój sposób kolonizowała 
społeczności syberyjskie i uwypuklała wpływ i kulturo-
twórczą rolę polskich zesłańców na lokalne społeczności 
rdzenne3. Istotne jest również to, że wspólne badania pol-
sko-syberyjskie mogą ograniczyć orientalizującą perspek-
tywę geografi czną. Z perspektywy polskiej Syberia wciąż 
postrzegana jest jako odległa, jednorodna kraina, na której 
niezależnie od występujących różnic regionalnych, wystę-
pują analogiczne zjawiska, które można tłumaczyć na po-
ziomie „modelu” syberyjskiego. Takie podejście wydaje się 
zbyt redukcjonistyczne, a uniwersalizujący model ich ana-
lizy nie dotyka kluczowych zagadnień. Oczywiste jest bo-
wiem, że np. konstruowanie przestrzeni miejskiej, w której 
niesłychanie istotne są osobiste praktyki i doświadczenia, 
zupełnie inaczej wygląda w realiach Nowosybirska, Tom-
ska, Ułan-Ude czy Jakucka. Doświadczenia jednostkowe 

1 A. Kuczyński (red.), Ludy dalekie a bliskie: antologia polskich relacji 
o ludach Syberii, Wrocław: Zakład Narodowy im. Ossolińskich, 1989.

2 Zob. E. Nowicka (red.), Wielka Syberia małych narodów, Kraków: 
 Nomos, 2000.

3 A. Kuczyński, Syberia: 400 lat polskiej diaspory. Zesłania, martyrologia 
i sukces cywilizacyjny Polaków, Krzeszowice: Wydawnictwo Kubajak, 2007.

Robocza Grupa Polsko-Syberyjska...



124

życia na Syberii są nieporównywalne dla osób mieszka-
jących w wielkich aglomeracjach miejskich, niewielkich 
miastach przemysłowych, wsiach pokołchozowych etc. 
Dopiero kontekstualizujące badania, uwzględniające róż-
norodność postaw i zjawisk, mogą dać interesujące wyniki 
badawcze na temat współczesności Syberii. 

Jako ilustrację powyższego twierdzenia podamy kon-
kretny przykład. Pokazuje on, jak szeroko może być rozu-
miana w poszczególnych kontekstach tak – wydawałoby 
się – jednorodna kategoria, jaką jest ród (söök4 – w językach 
„rdzennych” społeczności republik Ałtaju, Tuwy i Cha-
kasji), może być szeroko rozumiana w poszczególnych 
kontekstach. Według rosyjskiej literatury etnografi cznej 
„rody” wiążą się przede wszystkim z egzogamiczną formą 
zawierania związków małżeńskich oraz wspólnotą pocho-
dzenia. Podziały rodowe w życiu niesłowiańskich miesz-
kańców Syberii wciąż odgrywają ważną rolę. Interesujące 
jest jednak, jak w warunkach państwa rosyjskiego pod 
koniec XX wieku rody poszerzyły zakres dotychczasowego 
znaczenia i nabrały instytucjonalnego charakteru. Zarówno 
w Ałtaju, jak i w Tuwie i Chakasji, sööki pod wpływem 
polityki kulturalizmu i „odrodzenia narodowego” nabrały 
różnych treści charakterystycznych dla poszczególnych 
republik. I tak kwestie rodowe w Ałtaju stały się ważną 
częścią publicznej debaty dotyczącej stworzenia miejscowej 
władzy lokalnej, alternatywnej wobec niesprawnego i ko-
rupcjogennego systemu samorządu terytorialnego dzia-
łającego w strukturach Federacji Rosyjskiej. W Tuwie, jak 
się wydaje, chodziło przede wszystkim o wypracowanie 
nowej formuły funkcjonowania przedsiębiorstw gospodar-
czych opartej na kryteriach rodowych5. Z kolei w Chakasji 

4 W dosłownym przekładzie na język polski oznacza ‘kość’.
5 Przypomina to strategie postkolonialne opisane przez Johna i Jean 

Comaroff  w odniesieniu do „rdzennych” społeczności afrykańskich 
w Republice Południowej Afryki i indiańskich w Stanach Zjednoczo-
nych. Autorzy przedstawiają je jako charakterystyczne dla polityki 
gospodarki tożsamościowej, której cechą są urynkowienie przynależ-

Albert Jawłowski, Łukasz Smyrski



 125

zagadnienie rodów przypominało próbę stworzenia sieci 
powiązań między ludźmi noszącymi to samo nazwisko, 
rodowego networku, który pozwoliłby nie tylko na silną 
identyfi kację między poszczególnymi członkami rodów, 
ale także na realne, materialne wsparcie dla najsłabszych 
ekonomicznie jednostek (na przykład poszczególne sööki 
zakładały konta rodowe w banku). Zatem kontekstualiza-
cja danego zjawiska pozwala lepiej je zrozumieć i uchwycić 
jego wewnętrzną dynamikę. 

W badaniach procesów społecznych ostatniego ćwierć-
wiecza w azjatyckiej części Rosji przedstawiciele polskiej 
nauki koncentrowali się na nierosyjskich społecznościach 
etnicznych. Przedmiotem licznych studiów była inżynie-
ria etniczna – tworzenie podmiotowości narodów rdzen-
nych, procesy powstawania nowoczesnych narodów sy-
beryjskich. Podejście takie, zważywszy na znaczenie tego 
rodzaju zjawisk, było jak najbardziej usprawiedliwione. 
Wydaje się jednak, że w dalszej perspektywie należy objąć 
badaniami także zagadnienia związane z życiem członków 
dominującej grupy narodowej, czyli Rosjan, a także innych 
narodów słowiańskich. 

Przede wszystkim jednak we współpracy z rosyjskimi 
kolegami zależałoby nam na odnajdowaniu wspólnych 
problemów badawczych i teoretycznych, które dotyczą 
zarówno polskiej, jak i rosyjskiej specyfi ki społecznej i kul-
turowej. Nie zamierzamy rzecz jasna z jednej strony na 
siłę kwestionować różnic i szukać podobieństw ani też 
koncentrować się tylko na różnicach kulturowych. Istnieje 
wiele problemów badawczych, które przyciągają uwagę 
badaczy i w Polsce i w Rosji. Są to między innymi: do-
świadczenie transformacji systemowej, problemy migracji, 
specyfi ka diaspor, styl życia, tożsamość wiejskich i miej-
skich wspólnot lokalnych, pytania o wpływ globalizacji 

ności rodowej i plemiennej oraz marketing tubylczych sposobów życia 
w warunkach neoliberalnego rynku. J. i J. Comaroff , Etniczność sp. z o.o., 
Kraków: Wydawnictwa Uniwersytetu Jagiellońskiego, 2011.

Robocza Grupa Polsko-Syberyjska...



126

na tożsamość jednostek i społeczeństw, pytania o identy-
fi kację cywilizacyjną, problem tożsamości postkolonialnej, 
historyczne doświadczenie peryferyjności wobec centrów 
imperiów i współczesne doświadczenie peryferyjności wo-
bec punktów węzłowych globalnej sieci przepływów, miej-
ska mobilność, nowe ruchy miejskie, ideologizacja historii 
i kultury, specyfi ka procesów społecznych dokonywana 
zarówno z perspektywy „struktur długiego trwania” oraz 
katastrof czy nagłego przyspieszenia modernizacyjnego, 
analiza i opis przestrzeni symbolicznej, zmysłowej percep-
cji przestrzeni, szeroko rozumianej ekologii… Kolejnym 
z celów kontynuacji prac roboczej Grupy Polsko-Syberyj-
skiej mogłoby zatem być porównanie doświadczeń nauko-
wych w opisie i interpretacji podstawowych problemów 
współczesności w wymiarze uniwersalnym.

Mimo że kontynuacja programu zakładałaby silniejsze 
zaakcentowanie dialogu naukowego badaczy polskich 
z badaczami rosyjskimi, nie rezygnujemy z jednej z najważ-
niejszych wartości istnienia grupy wypracowanej w latach 
2011–15. Było to bez wątpienia stworzenie przestrzeni 
wolnej komunikacji ludzi wielu kultur syberyjskich i pro-
wadzenie z ich udziałem dialogu międzycywilizacyjnego. 
Co więcej, zamierzamy dialog ów pogłębić.

W tym celu wskazane jest poszerzenie instytucjonal-
nej współpracy. Utrzymując dotychczasowe intensywne 
kontakty z uniwersytetami w republikach syberyjskich 
(Jakuck, Ułan Ude, Gorno-Ałtajsk, Czyta), do projektu 
można byłoby włączyć również inne ważne ośrodki na-
ukowe, między innymi w Nowosybirsku, Tomsku czy 
Irkucku. Tego rodzaju współpraca wydaje się niezmier-
nie ważna nie tylko ze względu na organizacyjne formy 
kooperacji, ale również ze względu na obecne w uniwer-
sytetach rosyjskich odmienne tradycje badawcze, założenia 
fi lozofi czne czy teorie poznania. Może być to szczególnie 
interesujące w kwestiach dalszego badania tożsamości. 
W polskich badaniach widoczny jest wpływ poststruktu-
ralizmu, który ujawnił się między innymi w nieesencjo -

Albert Jawłowski, Łukasz Smyrski



 127

nalistycznym podejściu do kwestii związanych z tożsa-
mością. O identyfi kacji zaczęto mówić w liczbie mnogiej 
– jako o kategorii zmiennej, zależnej od kontekstu czasu, 
miejsca, a przede wszystkim indywidualnych doświad-
czeń jednostki. Identyfi kacje są otwarte na transforma-
cje i modyfi kacje, akcentuje się ich mobilność i płynność. 
W perspektywie rosyjskiej zagadnienie tożsamości wydaje 
się być bardziej statyczne i esencjonalistyczne, skoncen-
trowane na poszukiwaniu spójności cech kulturowych. 
Takie stanowisko widoczne jest w pracach np. socjologów 
i antropologów podkreślających istnienie zakorzenionej 
i koherentnej tożsamości. Obydwa podejścia różnią się 
znacząco: w perspektywie poststrukturalistycznej akcen-
tuje się jej „wynaleziony” charakter, który najlepiej odda-
je metafora „dróg”. W ujęciu esencjonalistycznym wciąż 
wydają się być kluczowe modernistyczne obiektywizujące 
kryteria tożsamości. Wspólne badania polsko-rosyjskie 
mogą więc okazać się ciekawą płaszczyzną przełamują-
cą bariery w obrębie dyskursów, widoczne na przykład 
w wystąpieniach na międzynarodowych konferencjach 
czy we wspólnie publikowanych monografi ach. Być może 
wspólnie wypracowalibyśmy nowe podejścia do badań tej 
problematyki. Poszukiwania nowych paradygmatów są 
na tym polu nie tylko bardzo kuszące, ale stają się coraz 
bardziej potrzebne. 

Projekt współpracy stwarza możliwość, żeby procesy 
społeczne i kulturowe zachodzące zarówno w Polsce i na 
olbrzymich obszarach Syberii odnieść do szerszego kon-
tekstu zjawisk zachodzących w skali globalnej w świecie. 
Pozwoli to umieścić statycznie dotychczas traktowaną 
Syberię jako jeden z wielu regionów świata, w którym 
dziejące się zjawiska są powiązane z globalnymi uwarun-
kowaniami. Może to przynieść dwojakie konsekwencje. 
Po pierwsze, pozwoli skoncentrować się na zjawiskach, 
które w przypadku Syberii nie leżały w głównych obsza-
rach zainteresowań polskich badaczy (na przykład studia 
enwiromentalistyczne); po drugie, pozwoli na odniesienie 

Robocza Grupa Polsko-Syberyjska...



128

lokalnych wydarzeń do teorii dominujących w światowej 
humanistyce i naukach społecznych (na przykład badania 
postkolonializmu). Wspólne, zarówno polskie, jak i rosyj-
skie, doświadczenie świata konstytuującego się w relacji 
lokalnego z globalnym oraz w konsekwencji sytuacji po-
graniczności, rozumianej najogólniej jako miejsca znajdują-
cego się pomiędzy centrami, pozwala więc na zakreślanie 
kolejnych pól wspólnych badań i dyskusji. Przyjrzyjmy się 
nieco dokładniej takiej perspektywie oraz potencjałowi, jaki 
daje ona w kontekście wspólnych działań badaczy z Polski 
i Syberii. Warto już teraz zaproponować i poddać dyskusji 
kilka wspólnych pól możliwych projektów naukowych 
oraz wymiany doświadczeń badawczych i teoretycznych.

Zacznijmy od relacji globalność – lokalność, których 
wbrew potocznemu rozumieniu nie traktujemy jako prze-
ciwstawnych. Zakładamy, że nie tylko współwystępują, 
ale że to właśnie relacje zachodzące między nimi tworzą 
współczesną rzeczywistość kulturową. Mówiąc najkrócej, 
globalne wzory adaptują się w różny sposób w lokalnych 
kontekstach kulturowych. Istnienie „globalnej macierzy” 
nie powoduje przecież totalnej unifi kacji. To lokalny kon-
tekst, lokalna interpretacja globalnych elementów kultu-
ry przesądza o ich specyfi ce w konkretnym miejscu. Do-
dajmy, że relacja ta nie jest jednokierunkowa, „globalne 
matryce” mogą absorbować elementy kultur lokalnych, 
przetwarzać je i przemieszczać w obszary innych lokalno-
ści, gdzie mogą one stawać się czymś zupełnie innym niż 
były pierwotnie. Uniformizacja nie jest zatem pełna, mimo 
globalnego zasięgu wytworów, motywów symboli i zna-
czeń, jakie niesie ze sobą choćby popkultura, stereotypowo 
uważana za kulturową agentkę homogenizacji i uchodząca 
aktualnie za uniwersalną kulturę dominującą w świecie, 
w którym żyjemy. Nawet globalna popkultura ma swoje 
lokalne specyfi ki i nie chodzi tutaj wyłącznie o lokalne ryn-
ki, miejscowe gwiazdy czy specyfi czne zjawiska. Globalny 
zasięg popkulturowych trendów, mód czy wytworów nie 
zmienia faktu występowania jej różnorodnego, lokalnego 

Albert Jawłowski, Łukasz Smyrski



 129

oswajania, interpretacji i sensów. Dodajmy, że są to często 
znaczenia nieuporządkowane i wciąż negocjowane, zmie-
niające się kontekstowo i nie zawsze dające się porządko-
wać systemowo. W oczywisty sposób współczesny świat 
nie jest ani jedną globalną monokulturą, ani nie stanowi 
zbioru pomniejszych, odrębnych monokultur. Różnorod-
ność adaptacji globalnych wzorów i idei, nadawanie im 
lokalnej specyfi ki i tożsamości może być pierwszym 
polem wymiany doświadczeń, inspiracji badawczych, 
a nawet sformułowania wspólnego projektu badawczego 
w ramach roboczej Grupy Polsko-Syberyjskiej.

Tak nakreślony obszar problemów generuje kolejne pole, 
w którym mogą spotkać się członkowie grupy pochodzący 
z różnych obszarów i ośrodków naukowych, odwołujący 
się do różnych dziedzin i paradygmatów badawczych. Bę-
dzie wyznaczać je zakres problemów związany z praktyka-
mi oraz ideami służącymi zachowaniu poczucia odrębności 
wobec otaczającego świata. W tak określonym polu prze-
chodzimy bezpośrednio do pracy nad najbardziej podsta-
wowymi przejawami tożsamości. Paul Ricoeur wskazywał 
przed laty trzy podstawowe aspekty tożsamości: poczu-
cie stałości, spójności i odrębności6. We wszystkich tych 
przypadkach istnienie niewielkiej, terytorialnie określonej 
grupy, możliwość utożsamienia się z nią, jej konkretnie 
doświadczana obecność stanowią bardzo ważny element 
tworzenia się i utrzymywania jednostkowego poczucia 
bycia w świecie. W każdym z tych aspektów jednostka 
w różnym stopniu dysponuje możliwością zachowania 
odrębności, niepowtarzalności, doświadczania w codzien-
nym życiu różnic między „nami” a „nimi” i tym podobne.

Komplikacje, jakie niesie z sobą globalizacja, mogą jed-
nak powodować uciążliwą relatywność systemów wartości, 
ocen, sposobów działania, konieczność szybkiego dosto-
sowywania się do błyskawicznie zmieniającej się sytuacji 

6 P. Ricoeur, O sobie samym jako innym, przeł. B. Chełstowski, Warsza-
wa: PWN, 2005.

Robocza Grupa Polsko-Syberyjska...



130

i okoliczności życiowych, w tym również miejsc zamiesz-
kania. Odpowiedź na podstawowe pytanie „Kim jestem?” 
staje się coraz trudniejsza i zamienia się w konieczność 
ciągłego odpowiadania na pytanie „Kim bywam?”. Zrozu-
mienie podstaw ideowych własnej tradycji, kultury, zdaje 
się wymagać coraz większego wysiłku, staje się bowiem 
coraz bardziej abstrakcyjne. Pytania o ideowe podstawy 
tradycji i kultury oraz problem potrzeby ciągłego, kon-
kretnego i bezpośredniego doświadczania swego miej-
sca w świecie jest jednym z podstawowych powodów 
konstruowania lub podtrzymywania tożsamości – opar-
tej między innymi na poczuciu przynależności do prze-
strzeni lokalnej, kultury, narodu, cywilizacji, określonej 
tradycji, aspiracji i innych – możemy postawić wspólnie. 
Próba odpowiedzi, nawet jeśli okaże się nie do zreali-
zowania, może otworzyć niezwykle interesujące pole 
dialogu, wymiany doświadczeń i wspólnych wysiłków 
empirycznych.

Proces ludzkiego życia rozumiany również jako pro-
ces praktyk tożsamościowych coraz rzadziej przebiega 
w sposób zaplanowany i określony. Przypadkowość 
zmian w ramach procesów tożsamościowych, ich kon-
tekstowość i chwilowość pod koniec ubiegłego stulecia 
szeroko opisywali już przedstawiciele nurtów postmo-
dernistycznych w naukach społecznych. Za charaktery-
styczną cechę współczesności uznano wówczas między 
innymi problematyczność określenia jednoznacznie do-
minującego typu tożsamości, podczas gdy w przeszłości 
każda epoka i każde społeczeństwo posiadały swój wła-
sny dominujący typ. Powiada się, że w szczególności 
społeczeństwa przednowoczesne dysponowały jasno 
określonymi strategiami wytwarzania spójnego ja oraz 
jego społecznych interakcji, które były normalizowane 
i uniwersalizowane w toku praktyk społecznych. Czy 
to oznacza, że aktualnie tożsamość jednostek i grup po-
wstaje w sposób całkowicie przypadkowy i chaotyczny? 
Jednostki i grupy nie produkują już żadnych prawideł 

Albert Jawłowski, Łukasz Smyrski



 131

regulujących praktyki tożsamościowe? Nie opierają się 
na zrozumiałych kodach kulturowych? Odpowiedź twier-
dząca z pewnością byłaby zbyt daleko idącą przesadą. Jak 
w takim razie działamy na tym polu? Jak określamy się 
jako jednostki i grupy na podstawie takich kategorii jak 
tożsamość kulturowa czy przynależność cywilizacyjna? 
To kolejny problem, który zdaje się wspólny dla naszych, 
odległych geografi cznie środowisk badawczych.

W tym kontekście wróćmy do problemu relacji między 
postępującą globalizacją, zwłaszcza w jej wymiarze kultu-
rowym, a terytorialną specyfi ką społeczności lokalnych. To, 
co moglibyśmy nazwać kulturową globalizacją: ów tygiel 
tysięcznych przemian – jak rzecz ujął Waldemar Kuligow-
ski – „z którego wytapiają się wzory lokalnych egzysten-
cji – jest konstatacją faktu, że mamy dziś do czynienia 
z wyjątkową sytuacją. Dzięki zaawansowanym technolo-
giom dokonała się kompresja czasu i przestrzeni, a więk-
szość populacji zanurzona jest w tym, co Manuel Castells 
nazwał przestrzenią przepływów, ONZ zaś globalnym sąsiedz-
twem. Czy jednak efekt tego przepływu ludzi, towarów 
i symboli oraz bliskości wszystkich społeczeństw sprowa-
dza się wyłącznie do dominacji zachodnich standardów? 
Co naprawdę dzieje się w tych nowych społeczno-kultu-
rowych konfi guracjach z różnorodnością zachowań, norm, 
estetyk i przekonań?”7. Po czym wskazuje trop mający pro-
wadzić ku możliwym odpowiedziom: „Antropologowie 
dowodzą funkcjonowania złożonych wielopoziomowych 
i powiązanych procesów interpretacji, translacji, mutacji 
oraz adaptacji globalnych treści. Istotę tych procesów mają 
opisywać terminy takie jak indygenizacja i kreolizacja – 
rozumiane jako rodzaj lokalnej reinterpretacji globalnych 
matryc, oba odnoszą się do zjawiska nadawania sensów 
w warunkach lokalnych”8. Dodajmy, że nie możemy jednak 

7 W. Kuligowski, Antropologia współczesności. Wiele światów, jedno 
miejsce, Kraków: Universitas, 2007, s. 12-13. 

8 Tamże, s. 14.

Robocza Grupa Polsko-Syberyjska...



132

ograniczać się tutaj jedynie do „globalnych matryc”. Spe-
cyfi ki poszczególnych, konkretnych lokalności powstają 
nie tylko w relacji z zewnętrznymi zjawiskami o zakresie 
globalnym. Poziom globalny jest najbardziej rozległy, ale 
wcale nie musi być najważniejszy. Zamykanie problemu 
współczesnej specyfi ki lokalnych czy regionalnych kultur 
do ich relacji z „globalną matrycą” jest zdecydowanie zbyt 
proste. Sama relacja globalnego z lokalnym nie obsługuje 
bowiem całego repertuaru możliwych relacji lokalności 
z innymi kontekstami przestrzennymi i kulturowymi.

Na lokalną, kulturową tożsamość oddziaływać będą 
również inne poziomy, dające się opisywać w kategoriach 
przestrzennych – między innymi: regionalny, narodowy, 
państwowy, cywilizacyjny. Nawiasem mówiąc, one rów-
nież powstają w procesach wzajemnych twórczych rela-
cji. Wymienione wyżej poziomy bezustannie dialogują ze 
sobą, ich wzajemne złożone, często przypadkowe, relacje 
tworzą wielopoziomową rzeczywistość kulturową rozcią-
gniętą między wąsko pojmowaną lokalnością, a uznawaną 
za wszechogarniającą globalnością.

Jeżeli zatem spojrzymy na lokalność przez pryzmat 
wpływających na nią poziomów rozumianych jako formy 
terytorialno-kulturowe, możemy stwierdzić, że taka czy 
inna jej specyfi ka jest wynikiem rozmaitych symbolicznych, 
normatywnych, aksjologicznych i nacechowanych emocja-
mi relacji. Dzieje się tak mimo tego, że coraz trudniej dojść 
do zgody, co też niektóre z owych form miałyby oznaczać. 
Tym bardziej, że niekiedy są one bardziej przeżywane niż 
dające się opisać, bardziej je czujemy niż jesteśmy w stanie 
wypełnić treścią. Można tu choćby wymienić pojęcia cy-
wilizacji czy kultury rozumianej jako szeroko pojęty krąg 
kulturowy. Tak zwana kultura zachodnia może być rozu-
miana na przykład jako materialna, symboliczna i aksjo-
normatywna spuścizna po kulturach: judeochrześcijańskiej 
i grecko-rzymskiej. Może odnosić się do geografi i, założy-
cielskich okresów i epok w historii kultury lub po prostu 
oznaczać system czy repertuar elementów symbolicznych 

Albert Jawłowski, Łukasz Smyrski



 133

i aksjonormatywnych uznawanych za „zachodnie”. Stąd 
dla niektórych „kultura zachodnia” będzie odwoływać się 
do korzeni wyrastających z Dekalogu, Starego i Nowego 
Testamentu, inni będą odwoływać się do odrodzeniowego 
humanizmu, oświeceniowego racjonalizmu, będą rów-
nież tacy, którzy przywołają jeszcze inne odniesienia, nie 
zawsze szukając wspólnych elementów dla tych nieroze-
rwalnych, rozciągniętych w czasie procesów kulturowych. 
Dla innych, wreszcie, wszystkie one będą tworzyć nieroze-
rwalną całość. Z kulturowego punktu widzenia lokalność 
powstawać będzie więc w relacji nie tylko z globalnością, 
ale również z tak czy inaczej określonymi kręgami kultu-
rowymi czy cywilizacyjnymi, kontynentami, państwami, 
regionami. Żywotność kontekstów wytwarzanych przez 
owe poziomy potwierdzają badania różnych aspektów 
lokalności. Jednym z nich jest pamięć lokalna, której – 
zgodnie z tym co już zasygnalizowaliśmy – chcielibyśmy 
poświęcić nieco więcej uwagi. Pojawia się zatem kolejne 
wspólne pole możliwych badań i dyskusji w ramach 
Grupy Polsko-Syberyjskiej.

By nie być gołosłownym, przyjrzyjmy się pokrótce kilku 
wybranym aspektom pojęć pamięci, przeszłości i – siłą 
rzeczy – historii. Zdaniem Andrzeja Szpocińskiego, pamięć 
lokalna przejawia się w następujących typach: typ region 
– naród (klasyczny); typ region – wspólnota ponadnaro-
dowa; typ przeszłość jako signum loci9. Pierwszy z nich 
obejmuje pamięć o wydarzeniach (osobach, wytworach 
kulturowych) związanych ze społecznością regionalną lub 
lokalną, cenionych i upamiętnianych na różne sposoby, 
przede wszystkim dlatego, że reprezentują wartości, idee, 
wzory zachowań ważne z punktu widzenia narodu, za 
część którego uważa się dana społeczność. Istotę funk-
cjonowania takiej pamięci Szpociński opisuje w sposób 

9 A. Szpociński, Różnorodność odniesień do przeszłości lokalnej, w: J. Kur-
czewska (red.), Oblicza lokalności. Różnorodność miejsc i czasu. Warszawa: 
IFiS PAN, s. 337-348.

Robocza Grupa Polsko-Syberyjska...



134

następujący: nośniki znaczenia (na przykład znaczące po-
staci czy wydarzenia) zaczerpnięte zostały z puli zasobów 
kultury regionalnej, znaczenie zaś (na przykład wartość 
ofi ary na rzecz zbiorowości) – z puli zasobów kultury 
narodowej. Funkcją takiego rozłożenia elementów skła-
dowych (znaczącego i znaczonego) pamiętanej przeszłości 
będzie zatem: po pierwsze, potwierdzenie przynależności 
społeczności regionalnej do szerszej względem niej spo-
łeczności narodowej; po drugie, zgłaszanie i uzasadnianie 
wagi oraz istotności społeczności lokalnej, związane z jej 
uczestnictwem w życiu narodu i jego kulturze. Klasyczny 
typ pamięci lokalnej, twierdzi Szpociński – wydaje się, 
że moglibyśmy nazwać go także instytucjonalnym [A.J., 
Ł.S.] – najbardziej koresponduje z takim typem organiza-
cji społecznej, w której istnieje wyraźna władza centralna 
i powiązane z nią (na przykład przez system fi nansowania 
z budżetu centralnego), zachowujące jednocześnie wy-
raźny stopień autonomiczności ośrodki lokalne. Zdaniem 
Szpocińskiego, atrakcyjność klasycznego typu pamięci 
przeszłości lokalnej ufundowana jest na dwu wartościach 
– przywiązaniu do tożsamości lokalnej oraz identyfi kacji 
z szerszą grupą narodową i/lub, dodajmy, terytorialną 
państwową. To właśnie ten typ zazwyczaj ulega zabiegom 
produkowania pamięci zbiorowej na poziomie lokalnym 
czy regionalnym. 

Kolejny typ wyróżniony przez Szpocińskiego, region – 
wspólnota ponadnarodowa, zyskuje na znaczeniu w mo-
mencie, gdy lokalne związki z centrum państwowym 
słabną lub gdy obok centralnych instytucji państwowych 
występują inne centra mające odniesienia do regionu. Po-
jawiają się wtedy nowe formy lokalnej pamięci przeszłości. 
Ten typ charakteryzuje się tym, że podobnie jak w po-
przednim nośnik znaczenia (znaczące) pochodzi z zaso-
bów kultury lokalnej, ale idee, wartości, wzory zachowań 
(znaczone) czerpie się z zasobów kultury ponadnarodo-
wej. Można tutaj dodać, że dość często idee, wartości, 
wzory zachowań dostosowują się do lokalnych realiów, 

Albert Jawłowski, Łukasz Smyrski



 135

innymi słowy ulokalniają się. Naszym zdaniem, typ ów 
wydaje się trochę za szeroki. Mogą bowiem znaleźć się 
w jego ramach zarówno elementy znaczone pochodzą-
ce z zakresu „globalnych matryc” kultury, kontynentów 
czy ponadnarodowych kręgów kulturowych czy cywili-
zacyjnych, z którymi utożsamia się dana społeczność czy 
region. A jednocześnie mogą tu mieścić się – jak nam się 
zdaje – również stosunkowo niewielkie obszary transgra-
niczne przecinające podziały administracyjno-geografi czne 
lub ścisłe, ekskluzywne podziały narodowe. Tym samym 
problem transgraniczności, pogranicza kulturowego w pa-
mięci lokalnej nieco się gubi w tak szeroko ujętym typie 
region – wspólnota ponadnarodowa, a zarazem przenosi 
nas do kolejnego typu – przeszłości jako signum loci. 

Ten typ – zdaniem Szpocińskiego – występuje w dwóch 
wersjach. Pierwsza z nich to zwrot ku przeszłości lokalnej 
służący w tym wypadku jedynie zaakcentowaniu swo-
istości konkretnej lokalnej przestrzeni. Dlatego też nie bę-
dzie tutaj odniesień do relacji region – naród, czy region 
– wspólnota ponadnarodowa. Znajdą się tutaj m.in. takie 
swoiste zjawiska jak lokalne tradycje i obyczaje związane 
z życiem codziennym, sposób obchodzenia świąt, regio-
nalna kuchnia itp. Druga wersja dotyczy specyfi k dyfuzji 
i konstruowania własnej lokalnej kultury. Upowszechnie-
nie się w danej zbiorowości kultury pojmowanej jako zbiór 
dóbr i informacji, z którego można korzystać w dowol-
ny sposób – przekonuje Szpociński – czyni jej członków 
otwartymi na inne kultury, a samą różnorodność wartością 
szczególnie przez nich cenioną. Zatem pograniczne formy 
pamięci lokalnej należałoby także umieścić w drugim wa-
riancie typu przeszłość jako signum loci, gdzie przeszłość 
i sposób jej pamiętania stanowiłyby źródło zasobów służą-
cych wytwarzaniu własnej specyfi ki i czerpania satysfakcji 
z doświadczania własnej niepowtarzalności, wynikających 
z konkretnych lokalnych mieszanek kulturowych.

Przywołaliśmy powyższe wnioski Andrzeja Szpocińskie-
go dotyczące pamięci lokalnej, ponieważ chcieliśmy pokazać,

Robocza Grupa Polsko-Syberyjska...



136

że współczesne lokalne specyfi ki nie są wytwarzane jedy-
nie w toku doraźnych, teraźniejszych dyfuzji lokalnego 
i ponadlokalnego czy globalnego, ale produkowane są 
również w odniesieniu do bezpośrednio przeżywanego 
czasu i wydarzeń historycznych, ewentualnie ideologii 
formowanej w toku ich konstruowania i interpretacji.

Warto w tym miejscu odwołać się do kategorii „miejsc 
pamięci”, stworzonej przez Pierre’a Norę10. Postulat ba-
dania zinstytucjonalizowanych zbiorowych form wspo-
minania przeszłości, zarówno w warunkach polskich, jak 
i rosyjskich wydaje się szczególnie interesujący. Pozwala 
odpowiedzieć na pytanie, w jaki sposób w obrębie jedne-
go państwa przedstawiciele różnych grup narodowych, 
etnicznych, społecznych i wyznaniowych konstruują swo-
je wspomnienia dotyczące przeszłości. Da to, jak można 
przypuszczać, możliwość bliższego przyjrzenia się two-
rzeniu i interpretacji tak szerokich kategorii i praktyk, 
jak na przykład uroczystości upamiętniające przybycie 
pierwszych rosyjskich kolonistów na Syberię (zakładanie 
warowni i miast), uroczystości związane z włączaniem 
poszczególnych terytoriów etnicznych w granice państwa 
rosyjskiego czy celebrowanie święta 9 maja, które odbywa 
się we wszystkich miejscowościach Federacji Rosyjskiej. 
W realiach Polski i Europy możemy znaleźć wiele po-
krewnych wydarzeń.

Patrząc z punktu widzenia problemu więzi społecz-
nych, tożsamość regionalna opiera się – podobnie 
jak w przypadku społeczności lokalnej – na mniejszym 
lub większym poczuciu przynależności do terytorium. 
Oznacza zazwyczaj poczucie więzi z innymi mieszkańca-
mi wynikające z faktu wspólnego zamieszkiwania na tym 
samym obszarze, w tym samym momencie albo w prze-
szłości. Współcześni badacze rosyjskiego regionalizmu 

10 P. Nora, Między pamięcią i historią. Les lieux de memoire, przeł. P. Mo-
ścicki, „Tytuł roboczy: Archiwum”, nr 2, 2009, s. 4-12. Por. A. Szpociński, 
Miejsca pamięci (lieux de memoire), „Teksty Drugie”, nr 4, 2008, s. 11-20.

Albert Jawłowski, Łukasz Smyrski



 137

zwracają uwagę, że może to prowadzić do poczucia wspól-
nej tożsamości w poprzek innych typów przynależności 
zbiorowej, na przykład etnicznej, narodowej, klasowej, 
poziomu wykształcenia czy profesji. W kontekście badań 
syberyjskich są to ważne spostrzeżenia. Przywołajmy uwa-
gi Davida Andersona na temat tożsamości Ewenków11, 
który twierdzi, że niemożliwe jest mówienie o jednej, „za-
mkniętej”, tożsamości ewenkijskiej, stanowiącej ideolo-
giczno-etniczny konstrukt. Przeciwstawia on współczesne 
identyfi kacje Ewenków tworzone na podstawie kategorii 
narodowych (jest to charakterystyczne zjawisko wśród 
narodów rdzennych związane z „odrodzeniem narodo-
wym” i budowaniem tożsamości regionalnych akcentu-
jącym cechy kulturowe utożsamiane z folklorem, religią 
czy zwyczajami ludowymi) tożsamościom na przykład 
starszych mieszkańców, których całe życie było związane 
z tundrą. Jest to tożsamość relacyjna, a jej podstawą jest 
głęboki związek z ziemią, doświadczenie życia w warun-
kach azjatyckiej Północy oraz szczególny rodzaj komuni-
kacji uwzględniający wzajemne współoddziaływanie ludzi, 
zwierząt i przyrody – a nie inżynieria etniczna. Kategorią, 
która staje się kluczowa dla „tożsamości ewenkijskiej” nie-
zależnie od wieku, miejsca zamieszkania czy kompetencji 
zawodowych, jest „wiedza” i umiejętność poradzenia sobie 
w sytuacji, przed którą staje jednostka. Tożsamość „ewen-
kijska” może więc swobodnie krzyżować się z tożsamością 
„jakucką” albo tożsamością starożyłów rosyjskich.

Powróćmy w tym kontekście na moment do problemu 
relacji region – naród. Specyfi ka ideologicznie nacechowa-
nych tożsamości regionalnych wiąże się w dużej mierze 
z zaistnieniem państwa narodowego (bez względu na to 
jaką defi nicję narodu przyjmiemy – czy będzie odwoły-
wać się ona do wspólnoty pochodzenia, obywatelskie-
go narodu politycznego czy inaczej określonego narodu 

11 D. Anderson, Identity and Ecology In Arctic Siberia. The Number One 
Reindeer Brigade, Oxford: Oxford University Press, 2000.

Robocza Grupa Polsko-Syberyjska...



138

państwowego). Współczesny regionalizm jest więc z defi ni-
cji uświadomieniem sobie zróżnicowań w obrębie kultury 
narodowej. Jest również wynikiem świadomych aspiracji 
i dążeń w kierunku zachowania własnej odrębności, ale 
także wyrównania szans w dostępie do kultury ponad-
lokalnej. „Wydaje się, że regionalizm tak rozumiany, aby 
być efektywny, otwarty na zewnętrzny świat, musi – pa-
radoksalnie – zakładać integrację z szerszymi jednostkami 
przynależności; nie może sprawiać wrażenia, iż zmierza do 
stworzenia z preferowanych przez siebie wartości świata 
samego dla siebie, systemu wewnętrznych jedynie odnie-
sień”12. Zadajmy zatem pytanie o ponadnarodowe, cywili-
zacyjne i inne możliwe odniesienia elementów tożsamo-
ści regionalnych i lokalnych. W tym wypadku nie chcemy 
być oczywiście europocentryczni – interesujemy się rów-
nież wpływem azjatyckich centrów cywilizacyjnych na 
tożsamość regionów syberyjskich. I tu otwiera się kolejne 
pole wspólnych działań w ramach projektu i grupy13.

Warto przy tej okazji dodać, że problem relacji region – 
państwo/naród staje się zasadniczy w przypadku państw 
wielonarodowych o dużym i zróżnicowanym obszarze, 
które są nie tylko państwami wieloetnicznym, ale posiada-
jącymi również uniwersalizujący aspekt narodu kulturowe-
go rozumianego jako „wielonarodowy naród” państwowy 
dysponujący wspólnym ukształtowanym zbiorowym do-
świadczeniem i poczuciem przynależności do większej po-
nadetnicznej wspólnoty. Znakomitym przykładem takiego 
państwa jest – rzecz jasna – Federacja Rosyjska, a zwłaszcza 
znajdująca się w jej granicach amalgamatyczna Syberia. We-
wnętrzne zróżnicowanie nie odnosi się w tym przypadku
wyłącznie do problemów tożsamości etnicznych czy naro-

12 W. J. Burszta, Etnografi a ludowości, w: B. Fatyga, R. Michalski (red.), 
Kultura ludowa. Teorie – praktyki – polityki, Warszawa: Instytut Stosowa-
nych Nauk Społecznych, 2014, s. 132

13 Być może w którymś etapie wskazane byłoby nawiązanie bliż-
szej współpracy z ośrodkami w Mongolii, Chinach czy Azji Środkowej 
(przyp. A.J. i Ł.S.).

Albert Jawłowski, Łukasz Smyrski



 139

dowych, ale również do tożsamości regionalnych (również 
wieloetnicznych i wielonarodowych). A zatem tożsamość 
regionalna nie zawsze wchodzi z tożsamością narodową 
w relacje, których cechą jest między innymi pozycjonowa-
nie odrębności regionalnej w ramach szerszych jednostek 
przynależności etniczno-narodowej. Pojawia się zatem 
kolejny ciekawy problem, który chcemy tutaj jedynie za-
sygnalizować: tożsamość narodowa czy etniczna w relacji 
z regionalną może być polem wewnętrznej, regionalnej 
gry społecznej. Lojalność etniczna i narodowa zazwyczaj 
okazują się silniejsze od regionalnej, zwłaszcza w sytu-
acjach kryzysowych. Wszystko, co zostało tutaj powie-
dziane, może dotyczyć w równym stopniu regionu, jak 
i wąsko pojmowanej społeczności lokalnej.

Pisząc o relacji region – państwo/naród w przypadku 
państw wielonarodowych charakteryzujących się dużym 
i zróżnicowanym obszarem, warto zwrócić uwagę na jesz-
cze jeden istotny aspekt – relację miedzy centrum a pe-
ryferiami. Rodzi się tutaj zagadnienie dotyczące Syberii 
jako przestrzeni autonomicznej. Kategoria przestrzeni au-
tonomicznej daje szerokie możliwości badań dyskursyw-
nych dotyczących homogeniczności regionalnej w obrębie 
państwa rosyjskiego. W rosyjskim ofi cjalnym dyskursie 
publicznym Syberia przedstawiana jest jako nieodłączna 
część Rosji, funkcjonująca w oczywistych strukturach po-
litycznych i państwowych Federacji Rosyjskiej. Z regio-
nalnej perspektywy „syberyjskiej” akcentuje się dystans 
przestrzenny tej krainy od centrów władzy państwa ro-
syjskiego. Po upadku dawnego ZSRR dyskusje dotyczące 
kolonialnego charakteru relacji władzy nie dotyczyły tylko 
republik autonomicznych zawierających w nazwie apela-
tyw etniczności, ale także rosyjskich struktur administra-
cyjnych, w których lokalne elity władzy wyrażały pogląd 
o konieczności stworzenia silniejszej autonomii kulturalnej, 
politycznej i ekonomicznej w obszarze samej Syberii.

Ostatnią kwestią, na którą chcemy zwrócić uwagę, jest 
potraktowanie Syberii w kategoriach potencjału. Daje to 

Robocza Grupa Polsko-Syberyjska...



140

szerokie możliwości współpracy teoretycznej i interdyscy-
plinarnej, a także pozwoli określić nowe pola badań, takie 
jak znaczenie krajobrazu dla tożsamości mieszkańców, 
przełamanie dualizmu relacji między ludźmi a otacza-
jącym ich środowiskiem czy enwiromentalizm. Byłoby 
to szczególnie istotne dla doświadczenia badaczy pracu-
jących w Polsce, gdzie możliwości badawcze tego typu 
podejścia wciąż nie są w pełni wykorzystane. Znacznie 
badań nad krajobrazem w kontekście tożsamości grupo-
wych czy indywidualnych nie jest w naukach społecznych 
zjawiskiem nowym. Krajobraz jako pole gry, na którym 
krzyżują się różne siły i domeny dotyczy zarówno spo-
łeczności uznawanych do niedawna za archaiczne czy 
plemienne (na przykład Australia) jak też społeczeństw 
nowoczesnych (na przykład Wielka Brytania). Howard 
Morphy twierdził, że Aborygeni australijscy sami uczy-
nili z krajobrazu podstawową kategorię w badaniach nad 
swoim społeczeństwem14. Konceptualizacja tożsamości 
aborygeńskiej nie odnosi się do narzuconych przez „bia-
łych” kolonizatorów zewnętrznych kategorii, związanych 
przede wszystkim z czasem rozumianym jako linearna oś 
wydarzeń, ale zakłada ciągłość między ludźmi, przodkami, 
miejscami i ziemią. Elementy krajobrazu są fi zycznymi 
obiektami, a jednocześnie ucieleśniają siły transcendentne. 
Krajobraz jest stałym punktem odniesienia we wszystkich 
dziedzinach życia, ale najważniejsze jest to, że utrzymuje 
dominację przestrzeni (w obrębie której żyją ludzie od 
mitycznego Czasu Snu aż po współczesność) nad czasem 
i nie daje się dyscyplinować w kategoriach „zachodniego 
porządku rzeczy”. 

Badania Syberii jako potencjału mogą więc objąć na przy-
kład kulturowe analizy przyrody. Potraktowanie „dzikiej”
przyrody syberyjskiej jako konstruowanego projektu kultu-

14 H. Morphy, Colonialism, History and the Construction of Place: The 
Politics of Landscape in Northern Australia, w: B. Bender (red.), Landscape. 
Politics and Perspectives, Oxford: Berg, 1993, s. 205-242. 

Albert Jawłowski, Łukasz Smyrski



 141

rowego za sprawą praktyk przedstawiania stwarza możli-
wość ukazania interesujących mechanizmów tworzenia ka-
tegorii ideologicznych. Odniesienie do antropologicznych 
badań wychodzących poza dychotomię natury i kultury 
oraz zastosowanie teorii perspektywizmu wiąże się z prze-
łamaniem etnocentrycznego założenia dotyczącego relacji 
ludzi ze zwierzętami. Założenie o „duchowej jedności i cie-
lesnej różnorodności” pomoże zwerbalizować jeszcze jeden 
rodzaj tożsamości ludzi, których życie w dużym stopniu 
jest związane z tajgą. Potencjał badawczy tego rodzaju 
konceptualizacji wydają się potwierdzać prace naukowców 
syberyjskich, którzy piszą nawet o specyfi cznej cywilizacji 
Północy, opartej na harmonii z naturą, ekologii, ducho-
wej głębi przeżywania życia, którego podstawą jest bliski 
związek z przyrodą. W sposób oczywisty jest to wizja 
zideologizowana przeciwstawiająca się wcześniejszemu 
radzieckiemu industrializmowi, bezwzględnie niszczą-
cemu środowisko i współczesnemu zachodniemu kon-
sumpcjonizmowi. Zatem, z jednej strony, przyroda staje 
się narzędziem ideologicznym, z drugiej, uwzględniając 
indywidualne praktyki, doświadczenia i sposoby działania, 
przyroda – jak ujęli to Phil Macnaghten i John Urry – jest 
ambiwalentna, sporna i kulturowo paradoksalna. Pojawia-
jące się kultury przyrody „mogą czasem ułatwić życie tym 
wspólnotom i tradycjom, którym zapewniają ogromnie 
ważne poczucie sensu i wartości w społeczeństwach wal-
czących o wyrwanie się ze świata nowoczesności”15. Zatem, 
jak się wydaje, kulturowe analizy przyrody mogą stanowić 
jeszcze jedną płaszczyznę do rozważań na temat tożsamo-
ści zarówno w kontekście ideologicznego konstruktu, jak 
również jednostkowych identyfi kacji. 

Podsumowując: rozważania na temat problemów toż-
samości w ramach bardzo potrzebnej – naszym zdaniem 

15 P. Macnaghten, J. Urry, Alternatywne przyrody. Nowe myślenie 
o przyrodzie i społeczeństwie, Warszawa: Wydawnictwo Naukowe Scho-
lar, 2005, s. 12.

Robocza Grupa Polsko-Syberyjska...



142

– kontynuacji prac Grupy Polsko-Syberyjskiej widzimy 
w ramach następującej sekwencji: jednostka – społecz-
ność lokalna – miasto – region – państwo – cywilizacja 
– wspólnoty zdeterytorilizowane (na przykład wirtualne) 
– wymiar globalny. Grupa Polsko-Syberyjska tak jak do 
tej pory powinna mieć charakter interdyscyplinarny, cha-
rakteryzować się różnorodnością perspektyw: geografi a, 
historia (zarówno w wymiarze makrohistorycznym i mi-
krohistorii), ekologia, fi lozofi a, socjologia, antropologia 
kultury, studia regionalne, gender, studia etniczne, studia 
miejskie, studia nad lokalnością i inne. 

Nakreślone pokrótce pola, jak już wspomnieliśmy, 
obejmować powinny szeroką sferę współpracy instytu-
cjonalnej, organizacyjnej i dydaktycznej. Warto podtrzy-
mywać nawiązane już kontakty z ośrodkami na terenie 
Rosji i w miarę możliwości rozszerzać je. Centrum logi-
stycznym współpracy mógłby pozostać Wydział „Artes 
Liberales” i to w ramach tej instytucji odbywałyby się 
specjalistyczne seminaria i konwersatoria. Korzystnym 
byłoby oczywiście rozwijanie programów Studium Dok-
toranckiego, w ramach którego szczególny nacisk warto 
by położyć na świadomość metodyczną i metodologiczną 
doktorantów – niezbędną przy współpracy na pograniczu 
poszczególnych dyscyplin naukowych. W każdym roku 
działalności roboczej Grupy Polsko-Syberyjskiej należałoby 
kontynuować spotkania robocze mające charakter warsz-
tatów, roboczych konferencji. W zależności od poszcze-
gólnych etapów prac, a także w związku z oddaleniem 
przestrzennym poszczególnych ośrodków uczestniczących 
w kooperacji, niektóre wspólne sesje będą miały charakter 
wideokonferencji. Szerokie wykorzystanie technologii oraz 
możliwości komunikacyjnych w obszarze multimediów 
jest jak najbardziej wskazane. Bardzo istotnym elementem 
dalszych działań Grupy Polsko-Syberyjskiej powinny być 
wspólne zespoły koncentrujące się wokół konkretnych 
wybranych problemów badawczych.

Albert Jawłowski, Łukasz Smyrski



KODA

WHAT KIND OF IDENTITY ARE WE 
SEARCHING FOR?

JAN KIENIEWICZ



This question – for years an axis of my thinking – has 
now become the focus of my att ention. For when the selec-
tion of identities is endless, there is no point in searching 
for one. Fluid identities off er themselves up like consumer 
products. And yet when a threat to the community appe-
ars, such identities prove useless. There is one exception 
– of course, national identity1. It seems to me that the 
prophesied demise of the nation state’s role was greatly 
exaggerated2 – especially as regards confrontation with 
the present global threats and the glaring crisis of the 
European Union3.

This refl ection stems from the conviction that national 
identity, in not being the sum of our choices, is neither 
a cookie-cutt er imposed on us. This conviction gave rise in 
2013 to the postgraduate program “Searching for Identity: 
Global Challenges, Local Traditions”. This program was 
meant to be an att empt to meet the challenge contained 
in the question about our continued existence into the 

1 I did not always wish to concede it, but – looking back – this would 
seem to be the most important aspect of my life, cf. J. Kieniewicz, Rozlic-
zenie. Doświadczenia i praktyki 1976-1996, Warszawa 2015.

2 Cf. M. Schulz, Skrępowany olbrzym. Ostatnia szansa Europy [A giant 
bound. Europe’s fi nal chance], Warszawa: Muza, 2014.

3 I prefer the cautious optimism of A. Giddens, Europa. Burzliwy i po-
tężny kontynent [Turbulent and Mighty Continent], Warszawa: PWN, 
2014 or J. Zielonka, Europa jako imperium. Nowe spojrzenie na Unię Euro-
pejską [Europe as empire. A new perspective on the European Union], 
Warszawa: PISM, 2007 to the catastrophism of M. Król, Europa w obliczu 
końca [Europe facing demise], Warszawa: Czerwone i Czarne, 2012.



146

future – by which I mean my own existence, that of our 
community, our civilization, and our world. After all, the 
second organizing axis of my thinking is the question 
about the future4. The weight of this challenge also stems 
from the transitions which the concept of identity (and 
the real communities relevant to it) has undergone over 
recent decades5. For on the one hand, we are witnessing 
a crumbling of the ties that allow us to maintain national 
identity – and on the other, we are witnessing a ground-
swell of calls upon those ties in the sundry pursuits of all 
forms of emancipation.

In the program “Searching for Identity” the accent was on 
searching, because I deemed that the identifi cation of com-
munities would become a problem in the network structure 
of the global world. Local traditions often seemed to be 
a resource one might call upon in building a bond intended 
to be a remedy to the loneliness of individuals in the net6. 
The unique character of that program is also a consequence 
of sensitivity toward the fate of small communities without 
their own states7. What is decisive to their fate? Searching – 
or rather defense? Is it just a matt er of choosing a strategy?

All across the world we encounter large and small com-
munities, ones that are not necessarily relicts or isolates, 

4 In such pronouncements as: “Ekohistoryk wobec wyzwań 
przyszłości” [An ecohistorian vis-à-vis the challenges of the future], 
Przegląd Humanistyczny 2014, no. 1, pp. 65-80; Odpowiedź na wyzwania 
przyszłości [A response to the challenges of the future], Historyka. Studia 
Metodologiczne, vol. 45, pp. 117-126.

5 Cf. P. Ścigaj, Tożsamość narodowa. Zarys problematyki [National iden-
tity. An outline of the central issues], Kraków: Księgarnia Akademic-
ka, 2012.

6 Cf. E. Bendyk, Bunt sieci [Mutiny in the net], Warszawa 2012.
7 Among other works, see: Cyvilizacionny vybor i pogranich’ye, ed. 

J. Kieniewicz (Debaty IBI AL, vol. IV), Warszawa, 2011. Also the debate 
“Opyt otnosheniya ‘svoy-chuzhoy’ i sibirskaya perspektiva grazh-
danskogo obshchestva (10 dekabrya 2012)”, in: Pogranich’ya Evro-Azii, 
ed. Z. Morokhoeva (Debaty Artes Liberales, vol. VII), Warszawa, 2013, 
pp. 319-359.

Jan Kieniewicz



 147

endeavoring to maintain their existence and wishing to su-
rvive. My att ention is drawn above all by ethnically distinct 
communities that are integrated into large states. There is 
no doubt I found grist for this mill in my experiences of 
societies in the east and north of the Russian Federation. 
The degree to which these small communities sense an 
existential threat was and remains very diverse, and thus 
it is diffi  cult to fi nd a common denominator. From a Polish 
perspective Siberia has typically seemed to be a space of 
unique experiences, particularly in the search for identity8.

In my view, searching and defense are two separate 
processes, although it is often hard to identify them. For 
some time now the scholarly milieu of “Artes Liberales” 
has been pursuing interdisciplinary research programs 
connected with the practice of revitalization eff orts on 
behalf of various communities that exhibit a vanishing or 
threatened linguistic consciousness9. Over the past two 
years the dynamic development of those research pro-
grams has inclined us to yet again weigh the elements that 
go into building social bonds, including the national bond. 
It seems that building or maintaining bonds – in these 
experiences – mostly concerns the defense of existence. 
Perhaps it is a question of scale. Small communities are 
focused on the defense of their identity, and somewhat 
larger ones search for a new form of their existence?

Not without connection to our work was of course 
concern for Polish national identity. Appearances aside, 
the threats to that identity did not vanish together with 
the recovery of sovereignty in 1989. In various ways and 

8 Cf. Vstrecha na Baykale. Bremya proshlogo, vyzovy budushchego, ed. 
A. Bazarov, J. Kieniewicz, Ulan Ude: Izdatielstvo BGU, 2014.

9 The research projects of Dr J. Olko, such as: “Dialog z Europą, dia-
log z przeszłością. Wyzwania i strategie adaptacyjne nowohiszpańskiej 
arystokracji tubylczej w perspektywie porównawczej, XVI-XIX wiek” 
[Dialogue with Europe, dialogue with the future. The challenges and 
adaptive strategies of New Spain’s indigenous aristocracy in compara-
tive perspective, 16th-19th centuries].

What Kind of Identity Are We Searching for?



148

forms that set of issues has also been present in the world 
of “Artes Liberales” since its very beginning10. The bro-
ad hearkening to the republican and classical heritage of 
‘the First Republic’ – the Rzeczpospolita – was one of its 
manifestations. In many of our research projects this set 
of issues was included explicitly; in others it gradually 
became a primary thrust of our work11. My own work 
concentrated on defending identity12. Today, however, in 
the 21st century, it is plain that the search for identity is 
becoming a real challenge.

Not always can this matt er be precisely defi ned. It is 
particularly hard to establish agreement on the scope of 
the concept. Thus, the research undertaken by our graduate 
students does not always seem to be precisely situated. It 
is also salient that the set of issues regarding identity has 
remained on the margins of the tasks being carried out in 
the “Strategy for introducing and appraising interdisci-
plinary studies and research at university departments in 
the context of Poland’s school-system reforms” – which 
is the most important research project we have squared 
off  with in recent years13. Awareness of things left unsaid 
and the lack of a single plane for research and for broader 
methodological refl ection have become the basic diffi  culty 
in developing the set of issues surrounding identity. After 

10 J. Axer, “Antiquity and we – the perspective of the period of trans-
formation”, in: Antiquity and we, concept and edition by K. Marciniak, 
Warszawa: Instytut Badań Interdyscyplinarnych “Artes Liberales”, 
2013, pp. 22-47.

11 J. Kieniewicz (ed.), Silent Intelligentsia. Study of Civilizational 
 Oppression, Warszawa 2009.

12 Idem, “Polacy i Europa końca XX wieku” [The Poles and Europe at 
the close of the 20th cent.], Krytyka 1991, nr 34-35, pp. 62-72. Idem, “Rok 
2010: jaka Polska, jacy Polacy?” [2010: what kind of Poland, what kind 
of Poles?], Przegląd Powszechny 1999, no. 7-8, pp. 52-60.

13 See J. Axer, M. Wąsowicz, Reguła czy wyjątek? Interdyscyplinarność 
w polskich uniwersytetach [Rule or exception? Interdisciplinarity at Po-
lish universities], Warszawa: Wydział “Artes Liberales” UW, Minister-
stwo Nauki i Szkolnictwa Wyższego, 2015.

Jan Kieniewicz



 149

all, I do not rule out that I am focusing att ention on matt ers 
considered sett led – even outright outmoded. I endeavored 
to fi nd a solution in 2014-2015 when I conducted a discus-
sion on the topic with Ewa Łukaszyk14. That constructive 
exchange of views did not, however, yield concrete pro-
gress – though it did allow me to grasp the essence of our 
diff ering standpoints. Only superfi cially does this concern 
whether a community is the sum of individuals’ identities, 
or rather if it shapes individual identity. For in fact the 
diff erence is concealed in imagining the community as 
creating or being created: “It is in those fl exible, open con-
ceptions of identity being the polar opposites of restrictive 
identity strongly connected with a group and encumbering 
the individual pursuits of local identities that we should 
probably search both for inspiration for new theories, as 
well as for solutions to other identity issues taking shape 
in today’s world.”15 No doubt that’s the case. However, 
for anything at all to happen, a community is necessary.

And so it is understandable that I am looking for a for-
mulation permitt ing us to defi ne the place of national iden-
tity in our research and to lead us to a greater precision 
of the concepts we employ. What do we understand by 
the defense of identity, and what in turn is the search 
for identity? I wish to see this issue on two interconnec-
ted planes. First I would like to extract from the work of 
the “Searching for Identity” team that which will prove 
essential for very diff erent identities. Namely, that it be-
come possible, while embracing the enormous diversity 
of cases being researched in both time and space, to de-
termine both their essence and structural type. Thereafter 
what I consider appropriate is to again ask about Polish 

14 “Teaching materials” on my profi le at: htt ps://uw.academia.edu/jk.
15 E. Łukaszyk, “Semiofory pogranicza: od postkolonialnej emancy-

pacji do transkolonialności (zapiski z Kuala Lumpur)” [Semiophores of 
the frontier: from postcolonial emancipation to transcoloniality (notes 
from Kuala Lumpur)], Kultura – Historia – Globalizacja 2013, no. 14, 
p. 176.

What Kind of Identity Are We Searching for?



150

national identity, for it may become a convenient reference 
point for all those exotic identities. In particular, however, 
this reference point should help us distinguish these two 
processes – that is, the defense of identity and the search 
for it. And this is essential if we are to comprehend the 
process of change itself.

Adding the issue of the national identity of Poles is of 
course well-founded not only in terms of comparative ad-
vantages. Some thirty years ago I att empted to demonstrate 
the weakening of the national bond between Poles16 and 
that topic has not lost its validity. For the matt er is not 
about the emergence of identifi cational diff erences and the 
lack of agreement concerning who the 21st-century Pole is 
or should be17. It seems important that there be Poles at all, 
and this depends above all on if and how they wish or are 
able to join together. Following the time when Solidarność 
joined them together they have seemed to evince a telltale 
proclivity toward separating themselves from each other. 
This is an additional reason for connecting the Polish case 
with the ostensibly far-removed history of the peoples of 
Siberia. Of course, there are other reasons, as well. One of 
them is understanding the feeling of people belonging to 
small groups – namely, the feeling that they need to search 
for models for eff ectively defending their identity lest the 
ethnic community melt away into predominant state pa-
radigm. Here the case of Polish resistance to the designs 
of the partitioning powers in the 19th century, as well as 
to the pressures of the 20th century’s totalitarianisms, can 
seem an att ractive model.

Therefore, within the “Searching for Identity” project 
I decided to include research into Polish national identity 

16 J. Kieniewicz, “Zagrożenia polskości” [The threats to Polishness], 
in: Nurty życia społecznego. Studium Kultury Chrześcijańskiej, Warszawa: 
Kościół św. Trójcy w Warszawie, 1987, pp. 82-91.

17 I still hold to this position; see J. Kieniewicz, “Polskość po przej-
ściach” [Polishness after the wringer], Przegląd Powszechny 2004, no. 12, 
p. 447.

Jan Kieniewicz



 151

during the period following the breakthrough – that is, to 
ask how Poland’s post-1989 transformation was carried 
out. For now that att empt remains suspended, but it sho-
uld be indicated here18. For what is at issue is yet another 
aspect of weighing the question, and in fact posing the 
question: how does a change of identity take place? While 
defending the existence of a community we treat a change 
of identity as betrayal, as a catastrophe. In wishing to carry 
out fundamental change, also for rescuing existence, we 
agree to a new identity. We search for it. But how do such 
processes proceed outside the emotional sphere?

In wishing to liberate oneself from emotions, it seems 
fi tt ing to research another two, altogether divergent ca-
ses: those of Spain and Ukraine. Following 1991 Ukraine 
seems to be in the group of nations searching for an iden-
tity in the process of state-building. And yet we need to 
bear in mind the very long time-period during which the 
Ukrainian community focused its entire energy on mere 
existence. This was therefore an experience above all in-
volving defense. Spain, in turn, seems to off er the case of 
a successful transition from dictatorship to democracy, 
which I ascribe to an earlier carried out metamorphosis19. 
But even in Spain is there truly no problem in the search 
for identity?20

In proposing a discussion into identity I admit that I al-
ways bear in mind a systemic approach in which that 
concept denotes “the ability to exist, defi ned by a set of 
identifying variables, that is of the elements necessary to 

18 I addressed this matt er in “Przejście i przekształcenie” [Transition 
and transformation] in: J. Kieniewicz, Ekspansja, kolonializm, cywilizacja, 
Warszawa: Instytut Badań Interdyscyplinarnych “Artes Liberales” and 
Wydawnictwo DiG, 2008.

19 I reviewed this issue in my lecture Czy możliwa jest nowa historyczna 
paralela Hiszpanii z Polską?O doświadczeniu Lelewela po dwustu latach [Is 
a new historical parallel between Spain and Poland possible? On the 
experience of Lelewel 200 years later], Vilnius, November 6, 2015.

20 J. P. Fusi, España. La evolución de la identidad, Madrid: Temas de 
Hoy, 2000.

What Kind of Identity Are We Searching for?



152

recognize the system”21. By reminding us of that point of 
view and referring us to my earlier works I wish to point 
out the important determinations once made in research 
in the history of India. I then presented the view that 
a stationary social system22 whose existence is threatened, 
defends itself by escalating the actions of “immunological” 
mechanisms, ones functioning of behalf of homeostasis, 
and ones which they lose control of as a result of aggres-
sion23. I defi ned the process of such a change in status as 
entering into backwardness. The schema for the process 
of crossing borders via expansion, and in consequence, 
the mobilization of defense processes, reveals diff ering 
variants of behavior that may be grasped as the formation 
of “new transformations” in a system24. The defense of 
identity, including national identity, is often presented as 
a lofty task – and always so by defenders. But it is also 
the case that in losing the ability to carry out independent 
transformations, the defense of identity paralyzes not only 
adaptive capacities, but also the possibility to fi nd new 
solutions. Modernization in a backward status causes the 
permanence of dependency.

The defense of Polish national identity has a long hi-
story. The extrapolation of the phenomenon recognized 
in the period of captivity as the symbol of dignifi ed su-

21 J. Kieniewicz, “Borderlands and Civilizational Encounter”, Memo-
ria y Civilisación, vol. VIII, Pamplona 2005, p. 25. 

22 For a fuller discussion see J. Kieniewicz, Wprowadzenie do historii 
cywilizacji Wschodu i Zachodu [An introduction to the history of civiliza-
tion, East and West], Warszawa: Wydawnictwo Akademickie “Dialog”, 
2003. Cf. Idem, “Indie jako społeczeństwo stacjonarne (okres przedko-
lonialny)” [India as a stationary society (precolonial period)], Przegląd 
Orientalistyczny 1980, no. 3, pp. 221-232.

23 J. Kieniewicz, Od ekspansji do dominacji. Próba teorii kolonializmu 
[From expansion to domination. An att empt at a theory of colonialism], 
Czytelnik, Warszawa 1986, pp.194, 207, 231, 251, 271-273; Idem, Histo-
ria Indii, Wrocław: Zakład Narodowy im. Ossolińskich, 2003 (3rd ed.), 
pp. 549, 555-556.

24 Idem, Borderlands and Civilizational Encounter, op.cit., p. 41.

Jan Kieniewicz



 153

rvival (“the stubborn endurance of Polishness”25) is com-
pletely understandable. Especially so in the 20th century, 
when Polishness and the sheer biological existence of the 
community were imperiled. However when we carry out 
a review of the history of “the state and people” we see 
that the periods of searching and defending were entwi-
ned. Some researchers wish to see in this a testimony to 
the lack of continuity. In my opinion we ought to speak 
of breakthroughs in the course of which a new version of 
Poland emerges. Breakthroughs are a natural phenomenon. 
Yet as we know, a grinding transition from one state to 
another yields not only tensions, but also fractures.

We may therefore portray the dispute of the reformers 
with the traditionalists in the period of the Four-year Sejm 
(1788-1792) as a clash of defense and search measures. We 
obtain an image not muddled by those or later political 
and/or ideological confl icts26. This will be a completely 
new perspective, one in which undertakings exerted from 
outside are unequivocal aggression. This image strongly 
resembles the contemporary history of subordinating India 
by the East India Company. This Polish-Indian parallel 
does not seem to me to be an idea crazier than Lelewel’s 
comparison of Spain and Poland. In examining the history 
of partitioned Poland from the perspective of the plexus 
of search-and-defend, we obtain an image of struggles 
to survive that is not black-and-white, for the manifold, 
even confl icting processes disclose themselves as feedback 
mechanisms. A similar approach would seem promising 
for the period 1939-1949, in which revolution would be 
the search for identity forced by aggression, and the resi-

25 T. Łepkowski, Uparte trwanie polskości [The stubborn endurance of 
Polishness], Londyn–Warszawa: Aneks, 1989.

26 Here I call att ention, on the one hand, to the revisionism of Jan 
Sowa, Fantomowe ciało króla [The king’s phantom body], and on the oth-
er to the reinterpretation of Barbara Stanisławczyk, Kto się boi prawdy? 
Walka z cywilizacją chrześcijańską w Polsce [Who’s afraid of the truth? The 
fi ght against Christian civilization in Poland], Warszawa: Fronda, 2015.

What Kind of Identity Are We Searching for?



154

stance to foreign power would turn out to be the dramatic 
height of a defense meant to block revolution27. How very 
interesting, in this grasp, would the role, for instance, of 
the Catholic Church turn out! Nonetheless, what seems 
especially useful to me are those categories for analyzing 
our present moment, during which society faces questions 
it would prefer to forget about.

Searching for identity is – in the systemic scope, and 
diff erently than in the case of defense – the pursuit of 
gaining/regaining independence in the context of trans-
formations being carried out. This means that society se-
arches for and creates a new form for its existence – and 
this does not mean that “any ol’” form of identity is to be 
found, or that it exists even potentially. At the same time 
national identity becomes a program, a task taken up by 
the community or placed before it. Naturally, this elicits 
tensions and controversies. The most important thing, ho-
wever, is to connect such searching with the course of 
transformations (that is, the “new transformations”), all 
the way to the change of the system’s status28. Be that as 
it may, and independently of the level of awareness, the 
community rediscovers a way to autonomously control 
the processes of change – and above all those processes 
which are decisive about how the “new transformation” 
arises and proceeds. This process of a change of identity 
I label “metamorphosis”29.

27 P. Kenney, Budowanie Polski Ludowej. Robotnicy a komuniści 1945-
1950 [Building People’s Poland. The workers vs. the communists 1945-
1950], Warszawa: Grupa Wydawnicza Foksal, 2015; A. Leder, Prześnio-
na rewolucja. Ćwiczenie z logiki historycznej [A revolution slept-through. 
An exercise in historical logic], Warszawa: Wydawnictwo Krytyki Po-
litycznej, 2014.

28 For systemic terminology used see R. A. Orchard, O pewnym ujęciu 
ogólnej teorii systemów w: G. J. Klir red., Ogólna teoria systemów[Gene-
ral Systems Theory], Warszawa: Wydawnictwa Naukowo-Techniczne, 
1976.

29 J. Kieniewicz, Metamorphosis in Central and Eastern Europe: from Pe-
riphery to Borderland? (work being prepared for publication).

Jan Kieniewicz



 155

National identity is always changing; over the centuries 
Polishness has not remained the selfsame set of featu-
res and values. The change of identity is a breakthrough, 
a great triumph or catastrophe. It is sometimes a necessity, 
especially when the processes comprising the defense of 
identity undergo decomposition. The defense of identity 
always takes place not only when aggression breaches 
defensive barriers30. In our tradition it has been accepted 
to glorify the defense of Polishness, but not once this has 
also led to ‘Targowica’, our proverbial case of national 
betrayal. Today we mistrustfully accept the suggestion to 
search for a new scope for Polishness, not remembering 
about the fears accompanying the defense of our identity. 
For this is a necessity not only when we feel our existence 
is threatened, but also when we consciously pursue a chan-
ge of status, which to me seems necessary if we wish to 
cease being a periphery. This concerns the autonomy of 
the system in which defense does not block change, and 
searching expresses the will and capacity to survive.

This is why I draw att ention to the dispute with Poland 
and contrast it with the dispute over Poland31. The national 
identity of Poles is still an ever-renewed capacity for the 
existence of a community aware of the bond that assures 
it a basis for cooperation and confl ict. The disputes of 
adherents of extreme views about the Polish nation are 
inevitable, though barren. What brings fecundity to the 
national question are discussions conducted from posi-
tions that are indeed divergent, though not politicized. 

30 On a schema for crossing borders and the consequences for the 
state of the system, see J. Kieniewicz, “El sistema de los valores y el en-
cuentro de las civilizaciones”, Pensamiento y cultura, vol. 8 (2005), no. 1, 
p. 95. 

31 J. Kieniewicz, “Nasze problemy z tożsamością” [Our problems 
with identity], Arcana 2004, nr 1-2, ,pp. 47-52. Somewhat elsewise, 
A. Nowak, Powrót do Polski. Szkice o patriotyzmie po “końcu historii” 1989-
2005 [The return to Poland. Sketches on patriotism following ‘the end 
of history’ 1989-2005], Kraków: Arcana, 2005.

What Kind of Identity Are We Searching for?



156

The matt er is also diff erent with ideological oppositions, 
disputes about socialism vis-à-vis capitalism, the left or 
the right, traditionalism or progress, and Catholicism or 
atheism. These have not been and still are not destructive 
divisions, although we have at times been close to the 
conviction that there exist “two nations” and/or many 
patriotisms32. It of course is not a good idea to skip over 
these sharp divides and deep involvements in haughty 
silence. Nearly one-hundred years have passed since we 
Poles regained statehood at the end of WWI, and yet we 
are still quarreling over how to structure it. Nonetheless, 
the point is for the scholarly debate (though it is insepa-
rable from the political dispute) to address the essence of 
Polishness, and not succumb to lett ing the helm be ripped 
from our hands33. This is not a question of ethical or esthe-
tic appraisals. Today’s dispute over Poland, whose it is to 
be and how to organize it, evinces faith in the possibility 
of change – that is, in a transition, without prior closing of 
the process of transformation. Again and again we make 
that mistake. The sequence should be reversed; fi rst the 
transformation (structural change) and only later should 
the transition be fi nalized (to an identity change)34. And 
so, returning to the disputes from 100 years ago: “najpierw 
trzeba Polskę mieć a później o nią koty drzeć”35 – which 

32 Cf. the standpoints of Jan Józef Lipski, Dwie ojczyzny – dwa patrio-
tyzmy (uwagi o megalomanii narodowej i ksenofobii Polaków) [Two home-
lands – two patriotisms (remarks on the megalomania and xenophobia 
of Poles)], Warszawa: Nowa, 1981 and Andrzej Walicki, “Trzy patrio-
tyzmy” [Three patriotisms], Aneks 40 (1985).

33 “Najpierw trzeba kraj ocalić… Polskie zmagania czy zmagania 
o Polskę?” [The country must fi rst be rescued… Polish struggles or 
struggles for Poland?], Biuletyn RPO 2010, no. 5, pp. 655-663

34 Cf. K. M. Wielecki, Coping with Uncertainty. Pett y Traders in Post-
Soviet Russia, Frankfurt am Main: Peter Lang Edition, 2015.

35 J. Kieniewicz, Wyraz na ustach zapomniany. Polskiej inteligencji 
zmagania z Ojczyzną [The forgott en expression on their face. The Polish 
intelligentsia’s struggles with the Homeland], Warszawa: Wydawnic-
two DiG, 2012.

Jan Kieniewicz



 157

in English sounds like: ‘fi rst we need a Poland free, only 
later quarrel may we’.

Ironically, the opportunity for an eff ective, and therefore 
independent closing or completion of the process of trans-
itioning resides in the dispute with Poland, the dispute 
which we can and should wage because of the unfi nished 
transformational process. The search for identity is the es-
sence of this process. We are duly proud of the history of 
defending Polishness, though we of course do not always 
agree about it. We should nonetheless call att ention to the 
possibilities residing within it. For in this context may we 
fully grasp the att itude of Poles to inequality on the one 
hand36, and to entrepreneurialism on the other37.

Searching is not a forced or imposed change of identity. 
All the less so is it a ready and waiting project that must be 
discovered. All modernization eff orts aimed at a “change 
of identity” to a bett er or more fi tt ing one, testify to the 
persistence of backward status. Opposition to moderniza-
tion is oft’times derivative of a defense of identity in which 
society has lost its capacity to fi nd independent solutions. 
How very often patriotic rhetoric conceals a spiritual va-
cuum! Searching for identity highlights in a special way 
the falseness of substitute solutions, ones such as identity 
in civilizational categories. This is an important experience 
for our program. Europe is not a substitute proposition for 
nations. European civilization will not survive the collapse 
of national identity. Thus, it needs to be recovered in all 
due haste.

I wanted to write a justifi cation for the research un-
dertaken in our program “Searching for Identity”. Ho-
wever, it looks like they can’t be separated from our ac-
tivities – just as defense and searching shall ever remain 
a part of the same process whereby societies continue their 

36 M. Jarosz, M. W. Kozak, Eksplozja nierówności? [An explosion of 
inequality?], Warszawa: Ofi cyna Naukowa, 2015.

37 J. Cieślik, Przedsiębiorczość, polityka, rozwój [Entrepreneurialism, 
politics, growth], Wydawnictwo Akademickie Sedno, 2014.

What Kind of Identity Are We Searching for?



158

existence. Szczęsny Potocki, in renouncing his Polishness 
and becoming “forever a Russian” was an apostate, but his 
apostasy had no meaningful infl uence on Polish national 
identity. Konrad Korzeniowski in becoming Joseph Conrad 
was accused of apostasy, even though he never renoun-
ced Polishness. These are but two from among thousands 
of examples of searching for identity in times when the 
community concentrated on the defense of its existence. 
The problem of choice was faced for generations by emi-
grants and exiles, all the way until the later part of the 20th 
century. But how very many of them, though they had 
remained faithful to their convictions, were not accepted 
back in their Homeland after 1989! Today a change of 
residence does not require such choices, although it may 
still lead to a change of identity. However, all such choices, 
be they ever so spectacular or dramatic, have no infl uence 
on national identity.

Searching for identity is a conscious undertaking by 
the participants of a community that leads to a change 
of its structure. It is not about ensuring that “Poland be 
ever Polish”, but that Poland cease to be a periphery of 
the global economy and become a part of the European 
core. For our place in the world depends neither on the 
recognition of others nor on our own self-esteem, but on 
the role we perform in the global division of labor and 
in humanity’s general responsibility for itself. Polishness 
must become a great force for innovation and not a slogan 
meant to stroke our national ego. In copying patt erns we 
may improve our material standards somewhat and deem 
ourselves full members of the world of consumer. But in 
defending Polishness we cannot close ourselves off  in self-
-adoration. This is what our 19th-century poet Adam Asnyk 
knew! Searching for identity, in the personal dimension, is 
the building of a Homeland in keeping with our dreams 
and ambitions. Nothing secures it more. I write this so it 
be clear just what our Program serves.

Jan Kieniewicz



SUMMARIES

THE SIBERIAN ROUND TABLES I  AND II

This, already the 9th volume of the “Artes Liberales” 
Debates, presents the transcript of two panel discussions, 
ones we dubbed the Siberian Round Tables. Although these 
discussions are separated by a signifi cant amount of time, 
they are joined by a shared body of issues (Siberia writ 
large), by a shared place (the University of Warsaw’s “Artes 
Liberales” Faculty), and in part by the participants invo-
lved – namely, members of the Polish-Siberian Working 
Group which has operated since 2011 under the auspices 
of UW’s “Artes Liberales” Faculty.

The fi rst of our discussions was held on December 10, 
2013 under the banner To be or not to be indigenous Sibe-
rian peoples, which was to cast light on the situation of 
aboriginal Siberian societies in post-Soviet Russia, ones 
facing fundamental challenges that threaten the coherence 
of their cultural identity. As emphasized, in particularly 
dire peril are tiny peoples, societies numbering sometimes 
no more than just a few hundred members. Among the 37 
offi  cially distinguished groups of that category living in 
Siberia, only seven evince a positive social dynamic – that 
is, natural increase, cultivation of their own language, and 
the development of cultural and educational institutions. 
The existence of the other 30 is endangered, as over the 
course of the past centuries of having to cope within the 
framework of Russian states they have lost their basic 



160

cultural features, ones that can foster shared consciousness 
and actively uphold a defi ned community of values. In 
a somewhat bett er situation are the fi ve titular nations of 
Siberia and Northern Russia, ones that form autonomous 
republics within the Russian Federation. Nonetheless, these 
nations also struggle with the colonial legacy and the assi-
milationist practices of subsequent sovereigns: the Russian 
Empire, the USSR, and today’s Russia. These circumstances 
defi ne the scope within which both discussions took place.

The second Round Table was held a year thereafter – on 
December 9, 2014 – and it was devoted to the topic The 
smaller among the small. What this somewhat enigmatic 
title in fact contained was a continuation of the fi rst di-
scussion – i.e., our polemics surrounding the situation of 
aboriginal Siberian peoples in today’s Russia. This time 
our meeting had a workshop character – its participants 
endeavored to sum up the hitherto activities of the Polish-
-Siberian Working Group and then tabled proposals for 
new scholarly projects.

The core theme that wove through both debates was 
that of the connection between identity, tradition, and 
modernization. Can you live in a city, drive a car, and 
not raise reindeer – and still be an Evenk? – asks Michał 
Pędracki. This question becomes ponderous in the case 
when identity is strictly connected with lifestyle, with the 
bond to the environment, and with the traditional liveliho-
od. In order to understand what it means to be an Evenk 
– stresses Łukasz Smyrski – we need to delve into what, 
for an Evenk, is the tundra and the taiga, and hence into 
the Evenks’ very special relationships with their surroun-
dings, with nature, with animals, and in which not only 
the human wields agency. This is why the Evenks who 
have lost these relationships and now live as Russians – 
in cities and villages – often experience a telltale identity 
crisis. Is it therefore possible to reformulate Evenk identity 
so that it embraces the possibilities of 21st-century life in 
a globalized world?

Summaires



 161

In this vein Victor Shnirelman recalls his conversations 
with Russian Eskimos from the Chukotka Peninsula in 
the early 1990s. In that time of ethnic rebirth following 
the collapse of the USSR they were wondering if it would 
be possible to resume their traditional lifestyle. At that 
time they were living in heated blocks of fl ats, and thus 
their return to homes built of fi sh bones and animal hides, 
without central heating and access to electricity, would 
plainly not be easy for them. But the question was: would 
it be possible? The person who has adopted a sett led life 
very swiftly loses the knack of living in the tundra.

Modernization of course poses a threat to aboriginal pe-
oples. At the same time there is no escaping modernization. 
As Viktoria Nomogoeva notes, the internet creates never 
before encountered opportunities for Siberia’s indigenous 
peoples to consolidate their ethnicity and propagate their 
local cultures. Therefore, to be or not to be indigenous Siberian 
peoples also depends on the question: which road toward 
modernization are they to take? Ulyana Vinokurova states 
in this context that despite all eff orts aimed at assimilating 
local communities – eff orts which, nota bene, led to the 
disappearance of many of them – it is none other than 
the unique (i.e., backward) Russian modernization that 
guarantees survival to some of those peoples. Russians, in 
Vinokurova’s view, also have problems with formulating 
a clear national identity – and this, in turn, gives rise to 
the existence of a free space in which onetime conquered 
peoples can exist.

At this point we may summon another core theme that 
weaves through the two discussions – that of Russian co-
lonialism. “Has the history of Russian colonialism already 
been writt en?”, asks Kazimierz Wóycicki. In that resear-
cher’s view, the offi  cially applied expression indigenous 
Siberian peoples is replete with hypocrisy: for indeed they 
are ethno-cultural communities which, because of Russian 
colonialism, could never become nations. Deeper analysis 
of the history of Russian colonialism – Marcin Romanowicz 

Summaires



162

agrees – is essential in order to state if the Siberian peoples 
are in a state of postcolonial consciousness.

However, there is no agreement among researchers on 
defi ning Russian expansion in Asia in colonial categories, 
and things are similar when it comes to the model for 
exercising power on the territories annexed to Russia. The 
image that looms is not straightforward. For instance, An-
drei Bazarov calls att ention to the constraints on the deve-
lopment of Buryat-Mongol literacy in the Russian Empire, 
and the severance from that policy during the times of the 
USSR, which found refl ection in changes to the alphabet. 
In agreeing with him, Nomogoeva adds that the Buryat 
intelligentsia formed in the 19th century in conditions impo-
sed by Russia and ipso facto was pro-Russian. At the same 
time she defi nes the creation of the Buryat Autonomous 
Soviet Socialist Republic in 1923 as “the recovery by the 
Buryats of their statehood”. In so doing she laid accent to 
the nation-building scope of Russian and Soviet policy in 
regard to the indigenous inhabitants of Siberia.

In the context of considerations on Russian colonialism 
Ivan Peshkov traces the varying fates of the concept indi-
genous peoples of Siberia. In the Russian Empire this con-
cept (similarly as the related term inorodtsy) pointed to 
a population that was the object of a policy to form loyal 
citizens on marchland territories. This is served by eff orts 
to transform nomadic societies fi rst into semi-nomadic, and 
then into sett led ones. This tendency found its completion 
in the collectivization of the 1930s. In this aim, att ention 
was just as actively given to converting indigenous peoples 
to Orthodoxy. During the fi rst decades of the USSR this 
approach was changed; however, the policy of assimilation 
was resumed after 1935. These changes in the paradigm 
implemented from above caused Soviet historians no mean 
diffi  culties in writing about Russian expansion. On the one 
hand they felt the need to be critical of the Tsar’s imperial 
thrusts, yet on the other they had to heed the requirement 
to underline the Russians’ historical role in Siberia’s de-

Summaires



 163

velopment. As a result, the expression indigenous peoples 
became taboo, as it was associated too closely with We-
stern colonialism, which the Soviet authorities wished to 
distance themselves from. About Russian expansion to the 
east, their writings opted for categories of joining by free 
will. At the same time, the Soviet authorities supported the 
work of local culture centers and fostered the creation of 
national politico-cultural elites.

Of course, Russian/Soviet assimilation policy was con-
ducted with varying success, and its results cannot be 
easily explained with the tools of postcolonial theory. Ro-
bert Wyszyński – in pointing to emerging hybrid cultures 
– asks: “can Belarus or Buryat culture be created within 
Russian language?”. The question is rhetorical, inasmuch 
as such processes are indeed happening. In a similar spirit 
Tatiana Bernukevich highlights the infl uence of Buddhism 
both on Russian philosophy and on the everyday practices 
of Russian inhabitants of Siberia. She moreover adds that 
Russia was never a nation-state, and that the existence of 
a comprehensive Russian culture connecting all citizens 
is highly doubtable.

The third core theme of our Siberian Round Tables was 
that of grasping Siberia as a certain mental construct. From 
the historical perspective – argues Peshkov – Siberia is 
not just a geographical term: rather, it is a process exhibi-
ting a spatial and administrative character. A worthwhile 
scholarly project proposed by Elena Vishlenkova, in turn, 
would be one using a vast array of sources to draft the 
mental maps of Siberia, maps that would embrace sundry 
images, stereotypes, and projections. Andrei Korenevsky, 
hearkening to Witt genstein’s theory of familial resemblan-
ce, also grasps Siberia as a concept packed with a range 
of associations – and not only for Poles, but for Russians 
themselves. However, in the case of Russians, the images 
will be starkly diff erent in the European and Asian parts 
of the country. In Korenevsky’s view, a similarly rich con-
cept, and one also possessing a geographical connotation, 

Summaires



164

is the Caucasus. Concerning the indefi nability of Siberia, 
the fl uidity of its borders, and the diffi  culties is grasping 
it, the participants of our discussions stressed that one 
important contributing factor is that of Siberia’s character 
as a cultural and civilizational borderland.

Albert Jawłowski, Łukasz Smyrski

The Polish-Siberian Working Group: 
distant spaces, shared research problems.

The directions and prospects for developing 
co-operation

This article is a theoretical commentary on the works, 
meetings, and seminars carried out to date by the Polish-
-Siberian Working Group, which operates within the fra-
mework of the program “Academia in Public Discourse: 
Poland-Russia. The recent period of our work has permit-
ted us to get to know one another bett er, and to fi nd out 
which problems elicit interest within our milieux, as well 
as which research fi elds, methodologies, and theoretical 
perspectives are close to the participants of our seminars, 
conferences, and joint publications – ones which were the 
outcome of four-year contacts between researchers from 
Poland and Russia within the framework of the Polish-
-Siberian Working Group. This is not, however, a summa-
tion: rather, it is an att empt to sketch possible ideas and 
thrusts for the further co-operation of Polish and Russian 
researchers, along with the possible roads for the develop-
ment of the construction begun in 2011 of a partnership of 
university-based scholars, graduate students, and students 
from both Polish and Siberian research centers. The article 
presents the goals of further co-operation along with the 
theoretical framework for their realization.

Summaires



UCZESTNICY

NadieŻda Ajdajewa, politolog
Wschodnio-Syberyjski Państwowy Uniwersytet 

Technologii i Zarządzania (Ułan Ude, Rosja),
profesor wizytująca na Wydziale „Artes Liberales” 

Uniwersytetu Warszawskiego

Jerzy Axer, fi lolog klasyczny
Wydział „Artes Liberales”, Uniwersytet Warszawski

Andriej Bazarow, fi lozof
Instytut Mongolistyki, Buddologii i Tybetologii 

Syberyjskiego Wydziału Rosyjskiej Akademii Nauk 
(Ułan Ude, Rosja)

Tatiana Bierniukiewicz, fi lozof
Zabajkalski Uniwersytet Państwowy (Czyta, Rosja), 
profesor wizytująca na Wydziale „Artes Liberales” 

Uniwersytetu Warszawskiego

Uljana Borisowa, socjolog
Północno-Wschodni Uniwersytet Federalny 

(Jakuck, Rosja)

Daria Burnaszewa, kulturoznawca
doktorantka na Wydziale „Artes Liberales” 

Uniwersytetu Warszawskiego



166

Bato Dondukow, informatyk, religioznawca
doktorant na Wydziale „Artes Liberales” Uniwersytetu 

Warszawskiego

Taras Finikow, historyk
Wydział „Artes Liberales”, Uniwersytet Warszawski

Remigiusz Forycki, romanista
Instytut Romanistyki, Uniwersytet Warszawski

Albert JawŁowski, socjolog
Instytut Stosowanych Nauk Społecznych, Uniwersytet 

Warszawski

Jan Kieniewicz, historyk
Wydział „Artes Liberales”, Uniwersytet Warszawski

Andriej Korieniewski, historyk
Południowy Uniwersytet Federalny (Rostów nad Do-

nem, Rosja)

Akulina Miestnikowa, socjolog
Arktyczny Uniwersytet Państwowy Sztuki i Kultury 

(Jakuck, Rosja),
profesor wizytująca na Wydziale „Artes Liberales” 

Uniwersytetu Warszawskiego

Zoja Morochojewa, fi lozof, antropolog kultury
Wydział „Artes Liberales”, Uniwersytet Warszawski

Wiktorija Nomogojewa, historyk
Buriacki Uniwersytet Państwowy (Ułan Ude, Rosja)

Ivan Peshkov, ekonomista, antropolog kultury
Instytut Wschodni, Uniwersytet im. Adama Mickiewicza

Uczestnicy debat



 167

MichaŁ Pędracki, orientalista, antropolog kultury
Instytut Historii Nauki, Państwowa Akademia Nauk

Marcin Romanowicz, prawnik
doktorant na Wydziale Prawa i Administracji 

Uniwersytetu Warszawskiego

Łukasz Smyrski, etnolog, antropolog kultury
Instytut Etnologii i Antropologii Kulturowej, 

Uniwersytet Warszawski

Wiktor Sznirelman, archeolog, etnolog
Rosyjska Akademia Nauk (Moskwa, Rosja)

Walerij Tiszkow, etnolog, historyk
Rosyjska Akademia Nauk (Moskwa, Rosja)

Uljana Winokurowa, psycholog, socjolog
Arktyczny Uniwersytet Państwowy Sztuki i Kultury 

(Jakuck, Rosja),

Monika WoŹniak, fi lozof
doktorantka w Instytucie Filozofi i Uniwersytetu 

Warszawskiego

Kazimierz WÓycicki, dziennikarz, politolog
Studium Europy Wschodniej, Uniwersytet Warszawski

Jelena Wiszlenkowa, historyk
Wyższa Szkoła Ekonomiki (Moskwa, Rosja)

Robert WyszyŃski, socjolog
Instytut Socjologii, Uniwersytet Warszawski

Uczestnicy debat


