
Wydział „Artes Liberales”
Uniwersytet Warszawski

DEBATY 
ARTES LIBERALES

TOM X
2016

PERSPEKTYWY 
POSTKOLONIALIZMU W POLSCE, 

POLSKA W PERSPEKTYWIE  
POSTKOLONIALNEJ

Redaktor 
Jan Kieniewicz

Warszawa 2016



DEBATY ARTES LIBERALES
Wydawnictwo ciągłe nieperiodyczne

Wydziału „Artes Liberales” Uniwersytetu Warszawskiego

Komitet redakcyjny

Jerzy Axer (Uniwersytet Warszawski), Jan Kieniewicz (Uniwersytet Warszawski), 
Andrzej Nowak (Uniwersytet Jagielloński), Krzysztof Rutkowski (Uniwersytet 
Warszawski), Piotr Salwa (Uniwersytet Warszawski), Roman Szporluk (prof. 
em., Harvard University), Ewa M. Thompson (Rice University), Piotr Wilczek 

(Uniwersytet Warszawski)

Redakcja 
Jan Kieniewicz 

Katarzyna Tomaszuk

Streszczenia
Jan Kieniewicz

Przekład streszczeń na język angielski
Jakub Ozimek

Projekt okładki
Robert Przybysz

Projekt typograficzny
Grzegorz Murzynowski

Skład i łamanie
Zakład Graficzny UW

© 2016 Wydział „Artes Liberales”, Uniwersytet Warszawski
Nowy Świat 69, PL 00-046 Warszawa

www.al.uw.edu.pl 

ISSN: 2299-8799
ISBN: 978-83-63636-56-2

Publikacja sfinansowana ze środków przeznaczonych na naukę w roku 2015 i 2016 
oraz na wspieranie inicjatyw LIBAL Fundacji „Instytut Artes Liberales”

Druk
Zakład Graficzny Uniwersytetu Warszawskiego. Zam. 1044/1916



SPIS TREŚCI

Od Redaktora
Jan Kieniewicz

7

Zaproszenie do debaty
Jan Kieniewicz

19

Teksty inicjujące

Nauka jako pole (samo)kolonizacji.  
Przykład antropologii społeczno-kulturowej

Michał Buchowski

21

Problem sprawiedliwości epistemicznej i dekolonizacja 
postkolonializmu (Casus Europy Środkowo-Wschodniej)

Ewa Domańska

39

Krytyka postzależnościowa – polska odmiana studiów 
postkolonialnych

Hanna Gosk

55

O perspektywę dla Polski
Jan Kieniewicz

69

Od podległości do horyzontalnego diagramu relacji.
Studium procesów transkolonialnych

Ewa Łukaszyk

87

Historycy a teoria postkolonialna – między niewiedzą, 
odrzuceniem i krytyką

Aneta Pieniądz

105



4

postkolonializm jako metoda: konserwatywna czy 
„postępowa”? Wstępne oczyszczenie przedpola

Dariusz Skórczewski

119

Postkolonialna dysymulacja. O (post)zależnościowych 
aspektach historiografii polsko-niemieckiego transferu 

kulturowego
Paweł Zajas

147

Perspektywa kolonialna
Tomasz Zarycki

161

Debata
Perspektywy postkolonializmu w Polsce, Polska  

w postkolonialnej perspektywie

Otwarcie
Piotr Wilczek, Jan Kieniewicz

175

Panel I
prowadzenie: Krzysztof Brzechczyn

Krzysztof Brzechczyn, Ewa Domańska, Ewa Łukaszyk, Michał Buchowski,  
Jan Kieniewicz, Hanna Gosk, Dariusz Kołodziejczyk, Marek Konarzewski, 

Albert Jawłowski

177

Panel II
prowadzenie: Dorota Kołodziejczyk

Dorota Kołodziejczyk, Hanna Gosk, Dariusz Skórczewski, Paweł Zajas,  
Jan Kieniewicz, Claudia Snochowska-Gonzalez, Ewa Domańska

197

Panel III
prowadzenie: Agnieszka Kolasa-Nowak

Agnieszka Kolasa-Nowak, Michał Buchowski, Aneta Pieniądz,  
Marek Konarzewski, Jan Kieniewicz, Krzysztof Brzechczyn, Ewa Domańska, 

Krzysztof Gajewski, Paweł Zajas, Aleksandra Kołtun,  
Claudia Snochowska-Gonzalez, Ayur Zhanaev, Piotr Wilczek

220

Spis treści



 5

Panel IV
prowadzenie: Marek Konarzewski

Marek Konarzewski, Tomasz Zarycki, Jan Kieniewicz, Aleksandra Sekuła, 
Agnieszka Kolasa-Nowak, Claudia Snochowska-Gonzalez, Krzysztof Gajewski, 

Michał Buchowski

241

Podsumowanie
Krzysztof Brzechczyn, Dorota Kołodziejczyk, Agnieszka Kolasa-Nowak,  

Marek Konarzewski

262

Zamknięcie
Jan Kieniewicz

269

Glosy
Rzeczpospolita Szlachecka – twór kolonialny?

Hieronim Grala

275

Od studiów postkolonialnych po dekolonizację idei
Óscar Barboza Lizano

301

Koda
Artes liberales and postcolonial perspectives

Jan Kieniewicz

317

Summary
331

Uczestnicy debaty
335

Spis treści





OD REDAKTORA

PO CZY POZA POSTKOLONIALIZMEM?  
PERSPEKTYWY I OCZEKIWANIA

Spotkanie poświęcone perspektywie studiów postko-
lonialnych w Polsce oraz Polsce w perspektywie postko-
lonialnej zgromadziło w Warszawie ponad sześćdziesiąt 
osób, w tym znaczną grupę specjalistów kilku dyscyplin. 
Naszym zadaniem było rozważenie tych dwu problemów, 
nie zaś przegląd stanu badań ani tym bardziej wskaza-
nie możliwości ich dalszego rozwoju. Przegląd sytuacji 
w pierwszym zakresie przyniosły ostatnio studia opubliko-
wane przez Bogusława Bakułę, który nie mógł w spotkaniu 
uczestniczyć1; o perspektywach pisano już wielokrotnie 
na łamach takich pism jak Teksty Drugie i Porównania czy 
w publikacjach Centrum Badań Postzależnościowych. 
Do tych wcześniejszych ustaleń oczywiście wielokrotnie 
nawiązywano. Mógłbym zatem powtórzyć za Ryszardem 
Nyczem: 

[…] the most heated threads of the discussion were the fol-
lowing three matters: legitimacy of placing old-time Poland in 
the position of a colonizer; legitimacy of analyzing the Polish 
history in the 19th century and part of the 20th century in the 
category of colonizing (particularly in reference to Polish-Rus-
sian relations); and legitimacy of pursuing post-dependence 

1 B. Bakuła (red.), Dyskurs postkolonialny we współczesnej literaturze 
i kulturze Europy Środkowo-Wschodniej. Polska, Ukraina, Węgry, Słowacja, 
Poznań 2015.



8

studies treated as an alternative or complementary research  
strategy2. 

Ale obok propozycji ujęć postzależnościowych, przed-
stawionych przede wszystkim we wprowadzeniu Hanny 
Gosk, przedmiotem dyskusji były też inne możliwości 
i niemożliwości związane z zastosowaniem postkoloniali-
zmu w warunkach polskich, w tym włączenie perspektywy 
proponowanej przez subaltern studies. Ten polonocentryczny 
układ nie oznaczał pominięcia perspektywy różnie poj-
mowanego regionu Europy Środkowo-Wschodniej, która 
w debacie pojawiała się jako oczywistość potwierdzona 
wcześniejszymi pracami czy udziałem w przedsięwzięciach 
zbiorowych (Dorota Kołdziejczyk, Hanna Gosk, Dariusz 
Skórczewski)3. 

Taką możliwość, czyli potencjał polskich badań, do-
strzegła Ewa Domańska i określiła mianem dekolonizacji 
postkolonializmu. Nawiązała do sugestii Dariusza Skór-
czewskiego, wskazując na konserwatywny postkolonializm 
jako niezwykle trudną możliwość, „do której inspiruje 
debata postkolonialna, która w swej opcji lewicowej ewi-
dentnie pokazuje swoje limity”. Przywołała również tezy 
Michała Buchowskiego o stereotypizacji badań prowa-
dzonych w Europie Środkowo-Wschodniej jako postawie 
przeważającej w nauce światowej, sugerując, że moglibyśmy 
zaproponować „powtarzalne procedury badawcze, które 
mogłyby przebić się do głównego nurtu debat humani-
stycznych w świecie”. 

Wokół tej kwestii toczyła się żywa dyskusja, wracano 
do zagadnienia przy różnych okazjach. Ewa Łukaszyk 
postulowała wprowadzenie pojęcia „procesów transko-

2 R. Nycz, „Polish Post-Colonial and/or Post-Dependence Studies”, 
Teksty Drugie, Special Issue English Edition 2014, vol. 1 (5), s. 11. Tom 
ten zawiera angielskie przekłady co celniejszych tekstów opublikowa-
nych w latach poprzednich na łamach pisma. 

3 Zob. np. Postcolonial Europe? Essays on Post-Communist Literatures 
and Cultures, ed. by D. Pucherová and R. Gáfrik, Leyden 2015.

Od Redaktora



 9

lonialnych”, rozumianych jako procesy przekroczenia, 
zamknięcia pewnego stanu. W ten sposób wchodzilibyśmy 
w dyskurs o uczestnictwie, o współwkładzie, o partner-
stwie – również z Obcymi. Z kolei Krzysztof Brzechczyn 
wyrażał pogląd, że żywa obecność czy popularność studiów 
postkolonialnych jest wręcz przejawem postkolonialnego 
statusu polskiej nauki. Natomiast Paweł Zajas utrzymywał, 
że tak widoczny w naszej debacie kompleks polski, jest 
całkowicie nieuzasadniony.

Innym ciekawym wątkiem stała się podniesiona przez 
Hannę Gosk kwestia szukania polskich śladów relacji mię-
dzy dominatorem i zdominowanym. Gosk sugerowała, że 
pełne znaczenie badań nad polskim dyskursem postzależ-
nościowym nie pozwala ich traktować jako prostego odpo-
wiednika krytyki postkolonialnej, tyle że w jej polskiej wersji. 
Obejmując refleksją wszystkie okresy niesuwerenności ziem 
polskich, warto wybrać termin „sytuacja zależności”, a nie 
„sytuacja skolonizowania”. W ten sposób realizowałby się 
też postulat większej samodzielności w autodefiniowaniu.

Tej propozycji towarzyszyły rozważania Dariusza Skór-
czewskiego podejmujące pytanie: postkolonializm jako me-
toda – konserwatywna czy postępowa? Szczególną uwagę 
zwróciła możliwość przedmarksistowskiego uzasadnienia 
etyki postkolonializmu, propozycja postrzegania narodu 
jako możliwego horyzontu dyskursu postkolonialnego. 
Szeroko dyskutowano o dwóch możliwych polach syner-
gii pomiędzy tymi dwiema wersjami postkolonializmu, 
konserwatywną i postępową. Do tego wątku odnosiły się 
też refleksje Tomasza Zaryckiego o polityczności dającej 
szansę na jej przekroczenie i głośnego nazwanie.

Nie doszło do konfrontacji między zwolennikami przy-
znawania postkolonializmowi roli dominującego sposobu 
uprawiania humanistyki a ich zdeklarowanymi przeciwni-
kami. W spotkaniu przeważali badacze przekonani o sen-
sowności jakiegoś włączenia podejścia postkolonialnego do 
badań nad najszerzej rozumianymi zagadnieniami związa-
nymi z Polską i z regionem Europy Środkowo-Wschodniej. 

Od Redaktora



10

W czasie tych rozmów o postkolonializmie w Polsce, 
a zwłaszcza w dyskusji o Polsce w perspektywie postko-
lonialnej, wielokrotnie wracało pytanie: co potem? Trochę 
jakbyśmy mieli do czynienia z jedną z wielu mód nauko-
wych. Te potrafią być bardzo trwałe, ale zwykle w końcu 
ustępują. Postkolonializm jednak nie jest tylko projektem 
intelektualnym czy propozycją nowej wszechogarniającej 
metodologii. Jest to chyba przede wszystkim próba zna-
lezienia uniwersalnej odpowiedzi na rzeczywistość świata 
pokolonialnego. Mam na myśli świat naznaczony dziedzic-
twem kolonialnym, świat, w którym kiedyś występowały 
stosunki kolonialne. Porządek kolonialny, system kolonial-
ny były realnymi zjawiskami, które usuwano przez kilka 
dziesięcioleci, nie zawsze skutecznie. Patrząc z pewnej per-
spektywy: bezskutecznie. W takim ujęciu postkolonializm 
zlewa się z neokolonializmem, a nawet tworzy fundament 
całościowej kontestacji porządku świata. Stąd można mówić 
o świecie postkolonialnym, czyli rzeczywistości zarówno 
byłych kolonii, jak i metropolii. A także o wyjściu ze sta-
nu kolonialnej zależności i równoczesnym pozostawaniu 
w związku z kulturalnym imperializmem metropolii. 
Wreszcie o tym, że świat teraźniejszy jest do tego stopnia 
produktem kolonialnej dominacji, że postkolonializm jest 
jedyną czy wręcz: najodpowiedniejszą postacią analizy. 

Moją intencją było przesunięcie naszej uwagi z losu 
wspólnot pokolonialnych na los polskiej wspólnoty naro-
dowej. Rozumiem to jako próbę uwolnienia od swoistego 
przymusu przenoszenia doświadczeń, które były i są co-
dziennością większości świata. Przymusu wynikającego 
z peryferyjnego położenia nauki uprawianej w Polsce. Czy 
to oznacza, że kiedykolwiek nią nie była? Wypowiedzia-
łem się zdecydowanie pozytywnie, wskazując zarazem na 
konieczność rewizji poglądów na temat udziału Rzeczypo-
spolitej w ekspansji kolonialnej. Szło mi o to, żeby wyraźnie 
określić przyczyny skłaniające nas do szukania wsparcia 
w rozwiązaniach powstałych w tej części świata, która 
od dawna tworzy jego centrum. Uznałem, że propozycja 

Od Redaktora



 11

kolonialnej czy postkolonialnej wizji polskiej trajektorii 
dziejowej jest bardzo ryzykowna. Tu panowała zgoda, choć 
zniuansowana w argumentach. Dorota Kołodziejczyk np. 
zauważała, że ciekawsze są teraz próby tych nowych po-
szukiwań, pytania: co poza postkolonializmem? Natomiast 
Ewa Domańska pytała, czy perspektywa postkolonialna 
pozwoli wyobrazić sobie inaczej przyszłość w sytuacji 
tak trudnej, w jakiej znajduje się teraz Europa? Hanna 
Gosk dopytywała o argumenty, jakie miałyby ustanawiać 
samoświadomy naród w roli finalnego celu dyskursu 
postkolonialnego w ujęciu Skórczewskiego.

Dla mnie dodatkowo kłopot polega na tym, że rzeczy-
wistość, jaka powstała w rezultacie europejskiej ekspansji, 
nazwano kolonializmem. Spowodowało to moim zdaniem 
przesłonięcie istoty zjawiska przez jego postać zewnętrzną. 
Trzeba by tu przeprowadzić operację myślową zbliżoną 
do tej, jaką zaproponował Edward Said, pokazując istotę 
orientalizmu. Przed prawie czterdziestu laty podjąłem 
taką próbę, która przeszła bez echa. Była o tym mowa 
w czasie debaty. Uważam zresztą, że moje rozumienie ko-
lonializmu jako zdeformowanej opresją obrony tożsamości 
społeczeństw zdominowanych otwiera szersze pole dla 
refleksji postkolonialnej. Z tymi zastrzeżeniami ma sens 
pytanie: co potem? 

Postkolonializm jako rzeczywistość wytworzona w pro-
cesie dekolonizacji i globalizacji naprawdę, jak się wydaje, 
dobiegł końca. Utrzymywanie przekonania o jego trwaniu, 
czy to w strukturach gospodarczych i politycznych, czy to 
w świadomości i mentalności, jest zabiegiem magicznym, 
służącym niekoniecznie chwalebnym celom. Oczywiście 
przeszłości się nie da wymazać, natomiast daje się ją prze-
kroczyć. Tak też rozumiem sugestie Ewy Łukaszyk. Z kolei 
postkolonializm jako praktyka badawcza, jako paradyg-
mat intelektualny będzie się utrzymywał tak długo, jak 
długo spełniać będzie potrzeby zainteresowanych kręgów 
akademii. Jak słyszeliśmy w debacie, interesy te bywają 
bardzo różne, a nawet sprzeczne. Dużo rozmawialiśmy 

Od Redaktora



12

o warunkach, w których ta propozycja metodologiczna 
może być jeszcze użyteczna. Nie dyskutowaliśmy nato-
miast o postkolonializmie jako idei mającej zmieniać świat. 
Takie było założenie, ale czy bez tego da się sformułować 
odpowiedzi na pytanie, co potem? 

W podsumowaniu debaty zwracano uwagę na moż-
liwości, jakie stwarza podejście postkolonialne, przede 
wszystkim w wersji subaltern studies i koncepcji postza-
leżności. Dorota Kołodziejczyk bardzo silnie akcentowała 
potrzebę interdyscyplinarnej debaty i ustalania pojęć oraz 
translacji między będącymi w użyciu językami. Jej zdaniem 
translacyjność studiów postzależnościowych jest najwięk-
szą siłą i stanowi o potencjale tej opcji metodologicznej. 
Z kolei Agnieszka Kolasa-Nowak sugerowała, że istotą 
sprawy jest szukanie sposobu opisania szczególnego do-
świadczenia czy to Europy Środkowej, Wschodniej czy po 
prostu Polski. Podkreślano też, że postkolonializm stał się 
narzędziem walki politycznej z wielką szkodą dla badań. 
Zgadzano się natomiast, że mimo to nie musimy szukać 
zgody w debatach światopoglądowych czy poglądowych. 
Raczej pewnych styczności albo ewentualnie wspólnych 
interesów. Z kolei w polemikach z kategorycznymi tezami 
Tomasza Zaryckiego podkreślano potrzebę szukania silnych 
stron, znajdywania nisz, w których możemy być dobrzy 
(Marek Konarzewski).

Odpowiedź na pytanie o perspektywę w końcu nie pa-
dła, jakby zabrakło nam inwencji. Tymczasem sprawa jest 
pilna. Chodzi też o sposób, w jaki badania postkolonialne 
w Polsce są postrzegane i oceniane w centrum. Przy okazji 
okazało się, że szczególnym zainteresowaniem cieszy się 
ideowe czy polityczne pozycjonowanie. Na jednostronność 
takich klasyfikacji uskarżał się Dariusz Skórczewski. Nie 
jest to tylko naszym problemem, wszędzie, zdaje się, trwa 
praktyka jedynie słusznej oceny wydawanej przez światowe 
centra. Mówił o tym szeroko Michał Buchowski. Z naszej 
debaty wynikałoby, że w Polsce teorię postkolonializmu, 
ale też postzależności, uprawiają badacze identyfikowani 

Od Redaktora



 13

zarówno z prawicą, jak lewicą, czy też konserwatywnym lub 
postępowym światopoglądem. Mimo pewnych napięć nie 
mieliśmy z tym problemu. Wręcz przeciwnie, uzyskaliśmy, 
jak mi się wydaje, porozumienie co do tego, że ideowo róż-
norodnie umotywowane potraktowanie postkolonializmu 
może stać się naszym wartościowym wkładem w światową 
dyskusję. Mam wrażenie, że środowiska zainteresowane 
badaniem natury społeczeństw są w Polsce zgodne co 
do konieczności i zasadności podejmowania poszukiwań 
własnych rozwiązań.

Stąd płynie moja propozycja, by dążyć nie tyle do uzgod-
nienia słownictwa (choć to nadal będzie konieczne) czy nie 
tyle spierać się o stosowalność podejścia postkolonialnego, 
ile starać się o wypracowanie płaszczyzny, na której tak 
różne propozycje mogłyby się skonfrontować. To bym 
nazwał propozycją spotkania „poza postkolonializmem”. 
Nie przeciw, ale i nie w obrębie czy obok. Obok bowiem 
jest postawą obojętną. Poza oznacza poszanowanie dla 
propozycji zgłaszanych w ramach koncepcji postkolonial-
nych, ale też gotowość ich zakwestionowania. Być może 
koncepcja postzależnościowa jest wobec polskiej rzeczy-
wistości mniej kolonialna?

We wprowadzeniu przedstawiłem pogląd, że Polska 
w swoich zmiennych losach nie była kolonią, ale też nie 
prowadziła ekspansji w istocie swej kolonialnej. Z tej racji 
jej uczestnictwo w postkolonializmie mogło być jedynie 
wtórne. Chcę powiedzieć, że poglądy kolonialne, elementy 
mentalności kolonialnej, i te właściwe dla metropolii, i te 
typowe dla kolonii, były i są nadal w Polsce przyjmowane, 
a nawet uznawane. Nie jest to jednak nic wyjątkowego. 
Zarazem wyraziłem pogląd, że tylko pod warunkiem, iż 
nie jesteśmy krajem postkolonialnym, będzie możliwe, czy 
uprawomocnione, w badaniach zagadnień podporządko-
wania, zniewolenia i wykorzystania, w interpretacji naszej 
zależności i uległości, użycie narzędzi wypracowanych 
w studiach postkolonialnych. Perspektywy są obiecujące, 
nasze spotkanie pokazało wiele dobrej woli. Wyjście poza 

Od Redaktora



14

wzór wypracowany w innych okolicznościach wymaga 
możliwości odwołania się do własnych doświadczeń. 
Do tego celu potrzeba otwarcia debaty nad interpretacją 
polskiej trajektorii dziejowej, w której starcie opcji musia-
łoby rozpoznać i respektować twarde zasady dyscyplin 
podstawowych. Zrobiliśmy krok w tym kierunku. Mam 
nadzieję, że ta wymiana myśli stanie się bodźcem do 
dalszych polemik. W ten sposób kształtujemy przestrzeń 
sporu poza, a nie w obrębie postkolonializmu. 

Tom X Debat ukazuje się dziewięć lat po pierwszej debacie 
poświęconej kwestii kolonializmu. Powrót do tej tematyki 
można więc uznać za logiczny rezultat tamtej inicjatywy. 
Za wyborem tematu stały jednak poważniejsze racje niż 
tylko sentymentalne. Zależało mi przede wszystkim na 
mocnym podkreśleniu dyskusyjnego charakteru naszej 
inicjatywy, czyli skupieniu się na wymianie myśli, opinii, 
na ścieraniu się stanowisk. W ostatnich latach kilkakrotnie 
odstępowaliśmy od tej zasady powodowani pragnieniem 
rozwinięcia jakiejś problematyki poruszanej w dyskusjach 
czy w pracach zespołu. Wydaje się jednak, że powinniśmy 
wrócić do pierwotnej koncepcji. W końcu jest wiele czaso-
pism i ukazują się niezliczone zbiory artykułów. Debaty Artes 
Liberales są jedyne w swoim rodzaju. Można by pomyśleć: 
wyjątkowe w swym upartym anachronizmie. 

Anachronizm miałby być podstawą LIBAL-u? Nic 
bardziej mylnego. To tylko trwanie przy zasadach. La-
boratorium Interdyscyplinarnych Badań Artes Liberales, 
jednostka podstawowa na Wydziale „Artes Liberales”, 
a jednocześnie program w Fundacji „Instytut Artes Liberales”, 
chce być raczej awangardą humanistyki. Debata została 
wprawdzie zapożyczona z bardzo dawnej intelektualnej 
zabawy elit, ale dla nas nie była i nie jest rozrywką czy 
grą. Chodzi o tworzenie przestrzeni swobodnej wymia-
ny poglądów. Czy przekonanie o wartości debatowania, 
czyli wymiany myśli nieprowadzącej do żadnej konkluzji, 
ani przewidzianej, ani niespodziewanej, można uznać 
za anachronizm? Czy anachronizmem jest niepodążanie za 

Od Redaktora



 15

wiodącymi trendami, czy to w humanistyce, czy w nauce 
w ogóle? Praktyka interdyscyplinarności polega właśnie 
na tworzeniu przestrzeni umożliwiającej komunikowanie 
się równorzędnych podmiotów, w postaci zgromadzenia 
ludzi nieskrępowanych wymogami dyscyplin. Chcemy ją 
oferować uczestnikom, stosując prostą metodę wybiega-
nia w przyszłość. To przekonanie o istnieniu przyszłości 
i o naszym do niej prawie jest sprzeciwem wobec sugestii, 
że wszystko już zostało powiedziane.

Jak napisałem w zaproszeniu, nie mieliśmy dokonywać 
podsumowania stanu badań. Szło przede wszystkim o prze-
konanie się, czy potrafimy przekroczyć bariery między 
dyscyplinami. A także ujawnić i złagodzić przedziały, jakie 
powstają w związku z aplikacją koncepcji postkolonialnych. 
Uważam tę próbę za udaną; o tym, czy mam rację zde-
cydują czytelnicy. Bardzo na nich liczę, ponieważ debata 
nie zakończyła niczego, ale może zachęci do kontynuacji. 
Wśród bardzo licznych kwestii spornych dwie wydają się 
warte dalszego studiowania (nie żebym wierzył w moż-
liwość wypracowania kompromisu, ale w przekonaniu 
o celowości klarownego wyłożenia stanowisk). Mam na 
uwadze konsekwencje użycia tez postkolonializmu do 
reinterpretacji przeszłości oraz perspektywę wykorzystania 
przeszłości w formowaniu obrazu współczesności. Wydaje 
mi się, że w odniesieniu do pierwszej kwestii zabrakło nam 
udziału filozofów, a do drugiej – zdecydowania. Od obu 
kwestii uciec się nie da. Nawet jeśli debata postkolonialna 
toczy się w Polsce z kilkudziesięcioletnim opóźnieniem, to 
dotyczy spraw najistotniejszych. Mówiąc na zakończenie, 
że „zamykamy, ale nie kończymy” wyrażałem nadzieję 
na rozszerzenie przestrzeni sporu. Istotą bowiem jest dla 
mnie możliwość sporu, konfrontacji idei.

Układ tego tomu jest bardzo prosty. Poza tym wprowa-
dzeniem drukuję zaproszenie do debaty, które stało się osią 
przewodnią tekstów wprowadzających. O ich przygotowa-
nie poprosiłem osoby od dawna zajmujące się problematyką 
postkolonialną, ale też te, których sceptyczny stosunek jest 

Od Redaktora



16

dobrze znany. Zależało mi, by debata nie została zdomi-
nowana przez jeden sposób myślenia. Uważałem również 
za ważne, by ujawniły się różnice między dyscyplinami. 
Chciałem w ten sposób przyczynić się nie tylko do rozsze-
rzenia pola debaty, ale także do stworzenia warunków do 
ukształtowania atmosfery transdyscyplinarności. 

Teksty, które zostały przygotowane przed debatą, ukazują 
się z niewielkimi korektami w przekonaniu, że są niezbędne 
dla śledzenia przebiegu debaty. W trakcie dyskusji autorzy 
jako paneliści przedstawiali ponownie swój punkt widzenia, 
co spowodowało nieuniknione powtórzenia. Mimo to bro-
nię tej praktyki i mam nadzieję, że zostanie to docenione. 
Idzie o to, żeby możliwie precyzyjnie pokazać wstępny 
punkt widzenia i umożliwić precyzyjne przedstawienie 
własnych argumentów. 

W zapisie debaty usunięto większość typowych dla 
wypowiedzi powtórzeń i przestawień. Zgodnie z naszą 
tradycją nie dawaliśmy wypowiedzi do autoryzacji. Pro-
szę o wyrozumienie. Dwa teksty zgłoszone poza dyskusją 
umieszczone jako glosy mają przy wszelkich różnicach 
cechę wspólną: otwierają perspektywę ważnych polemik. 
Mam nadzieję na kontynuację sporów tak o postkolonialne 
spojrzenie na Amerykę, jak i o interpretację istoty I Rzeczy-
pospolitej. Nie udało się natomiast uzyskać krytycznego 
komentarza do mojego sposobu traktowania postkolonial-
nej interpretacji Polski współczesnej. Myślę, że będzie to 
możliwe w najbliższej przyszłości. LIBAL jest otwarty na 
te kontynuacje.

Zwracam zatem uwagę, że ta debata nie zamyka się 
w kręgu problemów wygenerowanych przez studia postko-
lonialne. Uważam za konieczne, by w krąg tych pytań i wąt-
pliwości zostały wprowadzone ważne kwestie dotyczące 
wszystkich aspektów przeszłości i teraźniejszości. W LIBAL 
planujemy debatę nad polskim udziałem w hiszpańskiej 
wojnie domowej umieszczoną w dwu perspektywach: 
długiego trwania stosunków dwustronnych i zależności 
naszych wizji od zewnętrznych projektów ideowych. Stoi 

Od Redaktora



 17

przed nami wyzwanie odkłamania zarówno popularnego, 
jak i naukowego widzenia tak ważnego wydarzenia, jakim 
była hiszpańska wojna domowa 1936-1939. Przy okazji 
chodzi o wydobycie polskiej perspektywy, która mogłaby 
stać się istotnym krokiem w rewizji poglądów panujących 
w świecie. Z tego, co już powiedziałem, widać, że byłoby 
wskazane, byśmy kontynuowali dyskusję nad charakterem 
dawnej Rzeczpospolitej jako imperium, zmierzyli się z pró-
bą usytuowania tego projektu w Europie nowożytnej. To 
samo można powiedzieć o celowości kontynuacji naszego 
zaangażowania, naukowego i dydaktycznego zarazem, 
właśnie debatowego, w problematykę syberyjską, a szerzej: 
kolonialną i postkolonialną Rosji4. Byłaby to kontynuacja 
pewnych wątków debaty postkolonialnej wciągająca adwer-
sarzy w przestrzeń nazwaną „obok”. Wreszcie, oczekuje na 
próbę debaty zagadnienie polskiej transformacji. Uważam, 
że jest to temat zaniedbany, wymagający pilnie nowych 
impulsów. W tym przypadku nie szło by o zestawienie 
osiągnięć czy doprecyzowanie stanowisk. Tematem takiej 
debaty powinna się stać sama istota zagadnienia.

Tak widzę perspektywy i oczekiwania. Spotykamy się 
w przestrzeni wolnej czy to od przymusu, czy też od 
dowolnych uzależnień celem przedstawienia stanowisk 
w sprawach, które uznamy za naprawdę istotne. Stąd moja 
sugestia, byśmy debatowali o postkolonializmie w dowol-
nych kategoriach i zakresie, sytuując się jednak poza nim, 
a nie w jego przestrzeni. Takie stanowisko nie wynika 
tylko z uznania, że dzisiejsza Polska nie jest krajem post-
kolonialnym. Jest to wyraz przekonania, że wolna debata 
stanowi istotną część procesu uwalniania się z uzależnień, 
których istoty wypada szukać poza sferą objętą myśleniem 
postkolonialnym. 

4 Zob. K.M. Wielecki, „Tradycja i modernizacja – wokół rosyjskich 
kolonializmów”, Debaty Artes Liberales, t. IX, Warszawa 2015, s. 18-19.

Od Redaktora





ZAPROSZENIE DO DEBATY

Szanowna Pani, Szanowny Panie,
od dawna zbierałem się by zaproponować szerszą debatę 

nad zastosowaniem w polskiej nauce teorii postkolonialnej 
(czy tylko zestawu podejść związanych z ideą postkolo-
nializmu). W ciągu ostatnich kilkunastu lat pojawiły się 
bardzo różne formy zastosowania tego podejścia, nierzadko 
odbiegające od siebie w zależności od dyscypliny. Z jednej 
strony można mieć wrażenie, że jest to owocne i coraz 
popularniejsze podejście. Z drugiej jednak całkiem prze-
ciwnie, wydaje się że postkolonialne praktyki badawcze 
są w Polsce niezauważane bądź pogardzane. Pojawiają się 
ujęcia budzące dyskusje, które w innych środowiskach są 
pomijane milczeniem. Dotyczy to szczególnie prób zasto-
sowania tych praktyk czy podejść do dziejów Polski. 

Jest w Polsce kilka środowisk od dawna zaangażowa-
nych w problematykę postkolonialną i są środowiska tej 
praktyce niechętne. Ten stan rzeczy jest naturalny i nie 
budzi obaw, choćby w rodzaju lęku przed pozostawa-
niem „w tyle” za nauką światową. Zdarzało się Polsce, że 
niektóre ważne dyskusje o charakterze metodologicznym, 
jakieś wielkie spory teoretyczne, docierały do nas z opóź-
nieniem bądź nie budziły w porę zainteresowania. Nie 
chodzi mi jednak o zastanawianie się nad wynikającym 
stąd pożytkiem lub szkodą dla uprawiania humanistyki 
w Polsce. Próby animowania refleksji metodologicznej nie 
mają u nas szczęśliwej tradycji! Nie o to też chodzi. Czy nie  
tylko o to.



20

Koncepcje i teorie składające się na podejście postkolo-
nialne mogą moim zdaniem stać się podstawą do otwarcia 
debaty nad dwiema kwestiami ważnymi dla humanistów. 
Są to: sprawa trajektorii dziejowej Polski i jej miejsca 
w Europie oraz kwestia miejsca refleksji humanistycznej 
w ciągle niedokończonej polskiej transformacji. Jest to zatem 
sprawa polskiej peryferyjności i roli, jaką w jej utrwalaniu 
czy przezwyciężaniu spełniają nauki humanistyczne. Jest 
to również kwestia wychodzenia w naszych środowiskach 
z pytaniami i propozycjami wyprzedzającymi trendy świa-
towe, szukania dróg wyjścia z uzależnienia od ideowych 
i metodologicznych propozycji formowanych w centrum. 
Jesteśmy przecież uczestnikami tych światowych prądów, 
tyle że często inicjowanych bez nas. 

Nie chodzi o kolejną konferencję i jeszcze jeden tom 
studiów. Nie myślę też o jakimkolwiek porządkowaniu 
naszej „sceny naukowej”. Podobnie jak w 2007 roku (gdy 
debatowaliśmy nad kolonializmem) proponuję debatę bez 
zamiaru dochodzenia do konkluzji. Wydaje się bowiem, 
że w obecnej fazie debaty nad humanistyką (i tym co jest 
post-) i w dzisiejszych okolicznościach sporu o Polskę 
(a nie z Polską), przekroczenie podziałów dyscyplinarnych 
i środowiskowych może nam przynieść same korzyści.

Proponuję temat debaty: „Perspektywy postkoloniali-
zmu w Polsce, Polska w postkolonialnej perspektywie”.

W ciągu ub. miesiąca kilka osób zechciało się podzielić 
ze mną uwagami na temat proponowanej debaty. Bogu-
sław Bakuła, Michał Buchowski, Ewa Domańska, Hanna 
Gosk, Ewa Łukaszyk, Aneta Pieniądz, Dariusz Skórczewski, 
Paweł Zajas, Tomasz Zarycki obiecali przygotować teksty 
wprowadzające do dyskusji. Zostaną one udostępnione 
wszystkim zgłaszającym chęć udziału w debacie.

Zapraszam wszystkich zainteresowanych na sobotę 
27 lutego 2016 roku do siedziby Kolegium Artes Liberales 
na ul. Dobrą 72. 

Jan Kieniewicz

Zaproszenie do debaty



Teksty inicjujące

NAUKA JAKO POLE (SAMO)KOLONIZACJI. PRZY-
KŁAD ANTROPOLOGII SPOŁECZNO-KULTUROWEJ1

Michał Buchowski

Na kwestie kolonializmu i postkolonializmu, a przy okazji 
postsocjalizmu, spojrzeć można, skupiając się na różnych 
tematach. Paradoksalnie, najmniej uwagi poświęca się 
procesom przypominającym klasyczne relacje zależności 
i podrzędności w obrębie samej nauki. Poniżej podejmuję się 
takiej próby, śledząc interakcje między „antropologami za-
chodnimi”, parającymi się „postsocjalizmem”, a etnologami2 
środkowoeuropejskimi, badającymi własne społeczeństwa. 
Usiłuję dociec, jakie są powody nieustającego powielania 
nierówności w akademii, które są wyrazem zależności 
między „centrami” a „peryferiami”. Ich przezwyciężenie 
może okazać się awangardowe dla innych dziedzin życia. 
Choć skupiam się na przypadku antropologii, to myślę, że 
podobne zjawiska obserwować można w innych dyscypli-
nach, a także – przez analogię – poza akademią.

1 Tekst jest skondensowaną wersją moich własnych przemyśleń wy-
łożonych w: Buchowski 2012: rozdz. 3; idem 2012a. Niewątpliwie po-
wiela on wiele myśli, a nawet sformułowań tam zawartych.

2 Poniżej, w celach czysto narracyjnych, nazywam badaczy zachod-
nich antropologami, a środkowoeuropejskich etnologami wbrew temu, 
że często badają oni te same tematy za pomocą podobnych metod i na-
rzędzi teoretycznych.



22

*   *   *

Antropolodzy są krytyczni wobec szeroko pojętych 
zjawisk dominacji, hegemonii i nierówności; odsłaniają 
maskowane przez kulturę różnice i nierówności społeczne. 
Uważam, że naukę należy badać za pomocą narzędzi i po-
jęć podobnych do tych, jakie stosuje się w odniesieniu do 
innych dziedzin życia. Otwiera to szansę na opisanie hierar-
chii wiedzy i przesłanek ideologicznych zawartych w przed-
sięwzięciu akademickim. Dostrzeżenie mechanizmów 
tworzenia nierówności jest wstępem do ich przełamania. 

Tak więc, wydaje się, że badacze społeczni są zadekla-
rowanymi krytykami hierarchii, a zarazem biorą udział 
w tworzeniu tychże w uprawianych przez nich dyscypli-
nach. W kontekście europejskim podział na reifikowany 
Wschód i Zachód trwa pomimo przemian po 1989 roku. 
Z pewnością zachodni antropolodzy przyczynili się do 
pokazania innego od ideologicznego oblicza „realnego 
socjalizmu” oraz do demistyfikacji dominujących dys-
kursów neoliberalnych, i w tym sensie płynęli pod prąd. 
W regionie spotykają miejscowych etnologów i w kontakcie 
z nimi wytwarzają się relacje przypominające zależności 
i dominacje diagnozowane przez nich w innych sferach 
życia. Inaczej mówiąc, konstytuują się hierarchie wiedzy 
między jej wytwórcami ulokowanymi w różnych miejscach 
na globalnej mapie akademii. 

Przeprowadzona przeze mnie dość skrupulatna „et-
nografia zachodnich tekstów antropologicznych”, czyli 
analiza częstotliwości i charakteru powoływania się na 
prace rodzimych badaczy i ich udział jako współautorów 
w pracach zbiorowych (Buchowski 2012) pokazuje, że 
ich dorobek i oni sami byli właściwie ignorowani przez 
zachodnich kolegów.

Z czego wynika taka skupiona na własnej twórczości 
„monokultura antropologiczna”, widoczna w pracach za-
chodnich badaczy? To nie wynik trudności w komunikacji, 
lecz strukturalnych relacji zależności. Wielu etnologów 

Michał Buchowski



 23

pozostaje otwartych na idee wytwarzane przez ich zachod-
nich partnerów i uprawia naukę wpisującą się w globalne 
paradygmaty. Moim zdaniem oddziałują tu przedstawienia 
kulturowe dzielące świat na centra i peryferie, w szcze-
gólności w dziedzinie badań antropologicznych. Ważnym 
elementem tej układanki jest myślenie o tzw. obszarach 
peryferyjnych w wytwarzaniu wiedzy jako zacofanych, 
a o pracujących w nich uczonych jako wyrobnikach nauki 
niezdolnych do nowatorskiego myślenia. W centrach aka-
demickich na Zachodzie wciąż dominują w tym względzie 
zimnowojenne schematy.

Pierwszy taki stereotyp dotyczący i d e o l o g i c z n e g o 
charakteru nauki środkowoeuropejskiej. Zgodnie z nim 
„marksizm-leninizm był wszystkim, czego uczono w ra-
mach nauk społecznych” (UCL 2006)3. Tak po prostu nie 
było, a już na pewno nie było tak w czasach schyłkowego 
socjalizmu. Jak pisze o nauce w regionie trójka ekspertów, 
„uczeni, którzy usilnie próbowali włączyć idee marksistow-
skie do swych poczynań, byli marginalizowani” (Brunn-
bauer et al. 2011: 13). Moje studenckie lektury obejmowały 
prace klasyków antropologii i pokrewnych dyscyplin, od 
Edwarda B. Tylora po Claude’a Lévi-Straussa, ale żadnego 
tekstu Marksa czy Engelsa, czego dziś żałuję. Jak stwierdza 
Aleksander Posern-Zieliński, przez powojenne dziesięcio-
lecia praktykowano „eklektyzm metodologiczny” (2005: 
110), a „polskie władze zaskakująco mało interesowały 
się wyborem tematów badawczych antropologów” (So-
kolewicz 2005: 299).

Następny stereotyp odnosi się do rzekomej całkowitej 
i z o l a c j i  nauki od świata w socjalizmie. Tymczasem na 

3 Mowa tu o grancie wspieranym finansowo przez Komisję Euro-
pejską Marie Curie – „SocAnth Project”, który miał na celu szkolenie 
doktorantów w zakresie antropologii społecznej, w szczególności stu-
dentów z Europy Środkowo-Wschodniej; cel ze wszech miar zbożny. 
Niemniej pomieszczone tam sformułowania są co najmniej wątpliwe, 
nawet jeśli ich retoryka miała na celu przekonanie grantodawców do 
przyznania środków.

Nauka jako pole (samo)kolonizacji...



24

język polski tłumaczono od końca lat 60. XX wieku liczne 
dzieła klasyków (np. Durkheim, Mauss czy Malinowski) 
i ówczesnych luminarzy (np. Raymond Firth czy Levi-
-Strauss). Inspiracje były wielorakie i docierały różnymi 
kanałami. Procesy podobne do tych odnotowanych w Polsce 
miały miejsce np. w byłej Jugosławii (Godina 2002: 2 i n.; 
Muršić 2002), na Węgrzech (Sárkány 2005), a także w latach 
60. w Czechosłowacji (Koffer 2011: 179 i n.).

Powszechnie przyjmuje się też, że etnografowie w re-
gionie włączeni byli w projekt n a r o d o w y4. „Badacze 
w Europie Wschodniej mieli skłonność do obstawania przy 
tradycyjnych, nacjonalistycznych tematach związanych 
z tradycjami chłopskimi” (Kuper 1996: 192). Nieznający żad-
nego języka środkowoeuropejskiego Adam Kuper powtarza 
jedynie panujący na świecie pogląd5, który usprawiedli-
wia brak zainteresowania pracami środkowoeuropejskich 
autorów. To fakt, że „naród” bądź „lud” były wspólnymi 
mianownikami wielu poczynań badawczych w regionie, 
niemniej prowadzenie badań poza nimi i zainteresowania 
kulturą popularną czy antropologią współczesności to także 
dowód na przekraczanie paradygmatu nacjonalistycznego 
(Brunnbauer et al. 2011: 9, 15).

Wreszcie, panuje do dziś przekonanie o całkowitej 
i m p r e g n a c j i  etnografii okresu socjalizmu na myślenie 
teoretyczne. Tymczasem już w latach 70. ubiegłego wieku 

4 Wspieranie projektu narodowego polegać ma na tym, że przez opis 
form kultury ludowej, w szczególności jej relacji do kultury narodowej, 
etnografowie przyczyniali się do budowania idei zwartego, acz bogate-
go w tradycje i folklor, narodu. Prowadzi to jednocześnie do reifikacji 
i kultury, i narodu.

5 Ponadto, jak zauważa Ines Prica (2004), owa radykalna krytyka et-
nologii „nacjonalistycznych” prowadziła do podwójnego paradoksu. 
Etnologie narodowe przez samo swoje istnienie pomniejszające zna-
czenie internacjonalizmu komunistycznego przyczyniły się pośrednio 
do upadku reżimów autorytarnych w tej części Europy, wydarzenia, 
które przyjęto raczej entuzjastycznie. Jeśli tak rzeczywiście było, to na-
cjonalistyczni etnografowie nie byli w ostatecznym rozrachunku tacy 
źli, ponieważ podważali totalitarny reżim! 

Michał Buchowski



 25

powstawały w Polsce oryginalne teorie syntetyzujące 
różne prądy myślowe płynące z Zachodu (strukturalizm, 
hermeneutyka, fenomenologia, kognitywistyka) i Wschodu 
(semiotyczna szkoła z Tartu), jak też sięgające do rodzi-
mych inspiracji (Czarnowski, Znaniecki, Bystroń, Baudouin 
de Courtenay-Ehrenkreutz-Jędrzejewiczowa). Niezwykle 
skrótowo mówiąc, były to np. hipotezy odnoszące się do 
narodzin konsumpcji w czasach gospodarki pańszczyź-
nianej (studia Józefa Burszty o propinacji z przełomu lat 
40. i 50. XX wieku), teoria podłoża historycznego i metoda 
integralna (Kazimierz Dobrowolski), nowa etnologia pol-
ska i jej odmiany (Ludwik Stomma, Jerzy S. Wasilewski, 
Zbigniew Benedyktowicz) oraz epistemologia historycz-
na powiązana ze społeczno-regulacyjną teorią kultury 
i praktyki społecznej Jerzego Kmity (Michał Buchowski, 
Wojciech Burszta). Ogólniej, w dziedzinie pokrewnych 
nauk społeczno-historycznych dodać do tej listy należy 
wybitnych historyków (Marian Małowist, Henryk Sam-
sonowicz, Antoni Mączak, Jerzy Topolski [1965]), których 
prace inspirowały Immanuela Wallersteina (2007), a którzy 
potrafili się na jej temat wypowiadać krytycznie, czy też 
marksistowski model gospodarki folwarczno-pańszczyź-
nianej Witolda Kuli (1962), tak pozytywnie oceniany np. 
przez Chrisa Hanna (1995: 7-11). 

Tak więc wiele przemawia za tym, że wyobrażenie etno-
logii środkowoeuropejskiej, w szczególności polskiej, jako 
ateoretycznej jest krzywdzące. Przedstawienie etnologii 
jako rodzaju niedorozwiniętej siostry antropologii ułatwia 
jej wykluczenie z „właściwych” dyskursów dyscyplinar-
nych6. Uprzywilejowani antropolodzy nie muszą zajmować 

6 Już w 1968 r. Támas Hofer ironicznie zauważa, iż „Antropolodzy 
poświęcają dużo uwagi specjalistom (na przykład szamanom, zna-
chorom, znawcom genealogii i mitografom), którzy są strażnikami 
tradycyjnej wiedzy w danym społeczeństwie. Wszelako, przynajmniej 
z tego, co wiem, europejscy narodowi etnografowie nie są traktowa-
ni jako podobne postacie w ich własnych społeczeństwach” (2005: 
348). Dziś dodać należy, że etnolodzy często używani są jako źródło  

Nauka jako pole (samo)kolonizacji...



26

się wiedzą wytwarzaną na „nieoświeconych peryferiach”. 
Inercja takich poglądów, połączona z utrzymywaniem 
się nierówności ekonomicznych i hegomonii kulturowej, 
napędza powielanie nierówności i istniejących hierarchii 
wiedzy.

*   *   *

Uważam, że wiele działo się w polskiej etnologii już 
w czasach realnego socjalizmu. Transformacja od stanu, 
który nazywam etnografizmem, do teoretycznego plura-
lizmu miała miejsce na długo przed zmianami politycz-
nymi 1989 roku (Buchowski 2011). Niekiedy rewolucja 
systemowa wręcz niekorzystnie wpłynęła na niektóre 
wewnątrzdyscyplinarne zależności. Było wiele mimikry 
w procesie upodobniania etnologii do antropologii. Sama 
nazwa nieskażonej ideologicznie antropologii przyciągnęła 
osoby nie mające pojęcia o metodach i najnowszych prą-
dach teoretycznych. Hann słusznie pisał o „intelektualnych 
pirotechnikach, którzy obecnie przylgnęli do programów 
antropologicznych w niektórych krajach EŚW [Europy 
Środkowej i Wschodniej]” (2005: 196).

Jednocześnie etnolodzy usilnie starali się przyswajać 
najnowsze z podejść badawczych i teorii napływających 
z różnych stron. Postrzeganie ich jako hibernowanych 
Volkskundlers było i jest dalekie od stanu faktycznego. 
Postawa taka świadczy być może o ich „prowincjonalnym 
kosmopolityzmie” – zjawisku polegającym na tym, że oso-
by pracujące w niehegemonicznych ośrodkach posiadają 
„wyczerpująca wiedzę [...] o twórczości w hegemonicznych 
centrach” (Lins Ribeiro, Escobar 2006: 13). Niemniej w mej 
opinii świadczy to raczej o zamiarze twórczego łączenia 
horyzontów poznawczych. Tymczasem wysiłki takie  

wiedzy, lecz ich wkład do ustaleń przyjezdnych badaczy jest pomijany, 
co budzi poważne zastrzeżenia etyczne z zakresu własności intelektu-
alnej. Jest to przypadek bardziej powszechnego zjawiska (por. Degre-
gori 2000: 17-18, za: Cadena 2006: 201).

Michał Buchowski



 27

traktowane były przez zadufanych badaczy z Zachodu jako 
oczywista próba „odrabiania zadania domowego” przez 
odstających od standardów uczniów. Reprezentują oni 
podejście typowe dla „metropolitalnego prowincjalizmu”, 
będącego „ignorancją antropologów w hegemonicznych 
centrach okazywaną wobec twórczości praktyków w nie-
hegemonicznych miejscach” (Lins Ribeiro, Escobar 2006: 
13). Wyraźnie widać, że przepływ idei jest, a nawet ma 
być jednokierunkowy, z Zachodu na Wschód.

Globalizacja etnologii środkowoeuropejskiej na nowo 
zdefiniowała także lokalną hierarchię wewnątrzdyscy-
plinarną. W czasach socjalizmu i w pierwszej dekadzie 
transformacji propagatorzy antropologii światowej czynili 
wiele, aby zdystansować się wobec praktyk uznawanych 
za pozytywistyczną etnografię, wobec „etnografizmu”. 
Niekiedy była to kampania spóźniona, albowiem w Polsce 
czy Jugosławii batalie takie toczono dwie dekady wcześniej. 
Posłużono się przy tym zesencjalizowanym i negatyw-
nym wyobrażeniem „etnografii”, którą przeciwstawiano 
zreifikowanemu i pozytywnemu wyobrażeniu zachodniej 
antropologii. Zmagania miały jednak często charakter 
ideologiczny, rzadko merytoryczny. Próby sił w obrębie 
lokalnej akademii postrzegać można jako refrakcję global-
nego systemu prestiżu kreowanego za pomocą środków 
retorycznych i wykorzystującego stereotypy stygmaty-
zujące „przeżytki intelektualne”. Hierarchiczna matryca 
różnych tradycji utwierdzona jest na poziomie lokalnym 
przez samozwańczą kastę „antropologów” przypisujących 
sobie licencję uzyskaną rzekomo od zachodnich kapłanów 
wiedzy. W tej tęsknocie za byciem „prawdziwym” antro-
pologiem wielu badaczy w regionie nieraz zbyt pochopnie 
zarzuca kontynentalne tradycje etnologii.

W sumie wychodzi na to, że środkowoeuropejscy et-
nografowie znaleźli się na dnie hierarchii dyscyplinarnej, 
przynajmniej w skali euroamerykańskiej. Wzbudziło to 
oczywisty opór z ich strony i niektórzy traktują próby 
westernizacji jako przejaw kolonizacji intelektualnej; bronią 

Nauka jako pole (samo)kolonizacji...



28

własnych tradycji, by pokazać, że są samowystarczalni 
i równocenni (Jacyno 1994: 65). Dowodzą, że stawiani 
w pozycji „podporządkowanych” potrafią mówić w swoim 
imieniu. Prowadzi to do dialogu głuchych. 

Etnolodzy buntują się przeciw samozwańczym zwierzch-
nikom pochodzącym z krajów anglosaskich wspieranym 
przez ich lokalnych popleczników. Takie tworzenie różnicy 
przyczynia się do kumulowania kapitału symbolicznego 
służącego jako narzędzie w oporze wobec dominacji. Per-
wersyjna dialogiczność różnicy i narzucanej nierówności 
powiela i wzmacnia tożsamości, które stanowią podstawę 
imputowanej nierówności. Jest to proces, w trakcie którego 
symbole będące pozytywnymi wyznacznikami odmienności 
i solidarności etnologów – np. sprzeciw wobec dominacji, 
utrzymywanie katedr etnologii europejskiej, obrona etno-
logicznego charakteru określonych czasopism – stają się 
nieuchronnie ich negatywnym kapitałem w globalnych 
procesach różnicowania społeczności antropologów (por. 
Kearney 2001). Dominujący zawsze mogą powiedzieć: 
„Widzicie, jacy oni są uparci w swoim zacofaniu! Obstając 
przy swoim, dowodzą właśnie zacofania”. 

*   *   *

Niemniej postrzeganie „antropologii zachodniej” jako 
jednolitej jest albo przykładem okcydentalizmu, czyli 
„zesencjalizowanego przedstawiania Zachodu przez ludzi 
Zachodu” (Carrier 1992: 199), albo etnookcydentalizmu, 
„zesencjalizowanego postrzegania Zachodu przez ludzi 
z innych społeczeństw” (Carrier 1992: 198). Tymczasem 
przecież w zachodniej akademii ścierają się liczne trady-
cje epistemologiczne. Istnieje powszechna świadomość 
istnienia odmian narodowych, takich jak np. brytyjska, 
amerykańska, francuska i niemiecka (Barth et al. 2005). 
W ich obrębie ścierają się różne paradygmaty i podejścia 
polityczne. Tam również mówi się o nierównościach. 
Europejczycy narzekają na dominację amerykańską;  

Michał Buchowski



 29

Kanadyjczycy czują się przytłoczeni przez Amerykanów; 
inni Anglosasi są marginalizowani we własnym świecie ję-
zykowym; Francuzi wściekają się na anglosaską hegemonię; 
pozostali Europejczycy negują dominację anglo-francuską 
(Verdery 2007). Faktem jest, że rzekomo zwarta antropologia 
euroamerykańska, Północy i Zachodu, jest wewnętrznie 
zróżnicowana w wymiarze epistemologicznym, politycz-
nym, ekonomicznym i językowym. Każdy walczy o swą 
pozycję. W tym systemie Europa Środkowa i Wschodnia 
zdaje się wciąż znajdować gdzieś w ogonie hierarchii.

Pomimo tych wewnętrznych zróżnicowań intelektuali-
ści z tzw. Globalnego Południa przedstawiają zazwyczaj 
północnoatlantycką antropologię jako zunifikowaną, domi-
nującą episteme. Powszechnie znane w obrębie tej tradycji 
są krytyka postkolonialna i subaltern studies. Najbardziej 
radykalna jest perspektywa dekolonialna (decolonial per-
spective) reprezentowana m.in. przez Anibala Quijano 
(2000), Waltera Mignolo (2000, 2008) i Ramona Grosfo-
guela (2008). W ich opinii wszelka wiedza naukowa jest 
europocentryczna i wzmacnia zachodnią episteme opartą 
na kartezjańskim dualizmie ciała i umysłu, co implikuje ist-
nienie „obiektywnego” punkt widzenia jakoby oderwanego 
od rzeczywistej polityki wiedzy. Dekolonizacja powinna 
podważyć epistemologiczny etnocentryzm i pozwolić na 
zrodzenie się autentycznej wielogłosowości, która będzie 
jednocześnie i kosmopolityczna, i lokalna (Grosfoguel 2008).

Antropolodzy z Ameryki Łacińskiej w dużej mierze po-
dzielają ten antyhegemoniczny punkt widzenia. Ich zdaniem 
dominujące antropologie „przybierają kształt jednolitej 
przestrzeni epistemicznej, w ramach której antropologia 
funkcjonuje jak rzeczywista [...] praktyka” (Restrepo, 
Escobar 2005: 100). Potwierdzając konstatacje Foucaulta, 
badacze z metropolii uskuteczniają zabiegi normalizują-
ce, ustalają kanony, instytucjonalizują standardy profesji. 
W subtelny sposób regulują także dopuszczalne dyskursy, 
sposób ich recepcji i odczytywania. „Ustanowili [badacze 
z metropolii] zestaw r ó ż n i c u j ą c y c h  i n t e r w e n c j i 

Nauka jako pole (samo)kolonizacji...



30

mających na celu określenia tego, co jest «antropologią» 
i kto jest antropologiem” (Restrepo, Escobar 2005: 102, 
podkreślenia w oryginale). 

Przyjmując ten pogląd powiedzieć można rzecz następu-
jącą: podobny rodzaj dominującej zachodniej episteme po-
wielany jest w Europie Środkowej i reguluje relacje między 
pracującymi tu etnologami a antropologami z zachodnich 
centrów antropologicznych. Ta dominująca episteme sank-
cjonuje obieg hegemonicznych idei w zamkniętym kręgu 
dominujących antropologii ustanowionych w złożonym 
procesie tworzenia akademickich hierarchii. Powielają 
go nawet ci, którzy z perspektywy wewnątrzdyscypli-
narnej z pozoru zaprzeczają istniejącej ortodoksji. W tej 
układance nieprzypadkowo centra wiedzy ulokowane są  
w najbogatszych krajach, często o tradycji imperialnej bądź 
kolonialnej.

Uprzywilejowana pozycja pozwala pochodzącym z krę-
gów dominujących uczonym na ignorancję wobec alter-
natyw intelektualnych oraz na dystans wobec lokalnych 
interpretacji, zwłaszcza tych pisanych w językach innych 
niż angielski. W istocie nie chodzi przy tym o kwestie 
językowe, lecz o podejście do etno-antropologicznych 
konwencji panujących w Europie Środkowej.

Z perspektywy podporządkowanych jednym z efektów 
działania mechanizmów normalizujących jest homogeniza-
cja dyscypliny, która dokonuje się przez bezustanne odtwa-
rzanie, ale też i ekspansję na nowe obszary. Propagowanie 
własnych idei przyciąga nowe osoby do dyscypliny i wciąga 
je w tryby takiej innowacyjnej ortodoksji. Tak właśnie wielu 
uczonych z kręgu krytyki postkolonialnej zaprzęgnięto 
w dzieło reprodukcji antropologii metropolitalnych (Ben Ari 
1999: 390, 404). To proces przypomina jako żywo szkolenie 
i przeróbkę robotników przekuwanych rzekomo z homo so-
vieticus w podmioty neoliberalnego kapitalizmu (por. Dunn 
2008). W antropologii chodzi o kreowanie antropologów, 
którzy odpowiednio przygotowani z entuzjazmem włączą 
się w dominujące dyskursy i wpiszą się w główny nurt.

Michał Buchowski



 31

W tym duchu zinterpretować da się niektóre przedsię-
wzięcia edukacyjne. Raz jeszcze wrócę do wspomnianego 
na początku projektu Marie Curie. Jego celem było „umoż-
liwienie procesu instytucjonalizacji antropologicznych 
badań i edukacji w regionie” (Marie Curie 2006), a także 
przygotowanie młodych adeptów nauki do prowadzenia 
długotrwałych badań terenowych za granicą, co nie było 
powszechną praktyka w byłych „demoludach”. Program 
miał zniwelować istniejące nierówności przez budowanie 
mostów intelektualnych. Stwierdzano, że nadrzędnym 
celem jest „dostarczenie uzdolnionym i obiecującym 
studentom z Europy Wschodniej i Środkowej szkolenia, 
które p o z w o l i  i m  s t a ć  s i ę  t a k  k o m p e t e n t -
n y m i  i  k o n k u r e n c y j n y m i  j a k  i c h  z a c h o d n i 
o d p o w i e d n i c y ” (Marie Curie 2006, podkreślenie moje). 
Zawiera się w tym sugestia, że jeśli młodzi adepci nauki 
z tej części świata chcą stać się prawdziwymi antropolo-
gami, powinni być uformowani na modłę antropologów 
z metropolii. Sami pochodzą przecież z regionu, w którym 
jakoby „szkolenie w zakresie badań na poziomie dokto-
ranckim jest niekompletne” (Marie Curie 2006). Za tymi 
szczytnymi celami kryje się myślenie podpadające pod 
kategorię o r i e n t a l i z m u  k a t e g o r i a l n e g o : podmioty 
postsocjalistyczne mogą być odzyskane i zreformowane, 
jeśli się je stosownie wyszkoli i przerobi na zachodnich 
antropologów. Jestem przekonany, że hipotetyczny projekt, 
który miałby „dać uzdolnionym i obiecującym doktorantom 
z E u r o p y  Z a c h o d n i e j  szkolenie, które zapewni, iż będą 
równie kompetentni i konkurencyjni jak ich w s c h o d n i 
rówieśnicy, ponieważ jedyne, czego dotąd uczono na Za-
chodzie, to była «Franglusowska» (francusko-angielska) 
ortodoksja” natychmiast zostałby ośmieszony przez za-
chodnich recenzentów. Tymczasem tylko taka podwójna 
edukacja nosiłaby znamiona kompletności.

Dekolonialne podejście pomaga rozumieć niektóre pro-
cesy zachodzące w jednej z prowincji światowej antropo-
logii, czyli w Europie Środkowej. Jednak nie odpowiada 

Nauka jako pole (samo)kolonizacji...



32

na wszystkie pojawiające się pytania. Jednym z nich jest 
fakt, że bolesne hierarchie wiedzy wzbudzają tak silny 
opór na Globalnym Południu, np. w Ameryce Łacińskiej, 
podczas gdy w postsocjalistycznej Europie jest on słaby 
bądź w ogóle nie jest podnoszony. W tym kontekście 
bardziej stonowane terminy niż „dominująca episteme” 
lub „kolonizacja” są bardziej odpowiednie. Wskazałem, 
że twórczość autorów z krajów postsocjalistycznych jest 
często ignorowana przez zachodnich badaczy i to wbrew 
zabiegom lokalnych antropologów usilnie włączających 
zachodnie idee i praktyki do repertuaru ich poczynań. 
Większość tubylczych, środkowoeuropejskich autorów 
traktuje zachodnie praktyki jako wzór do naśladowania, 
a pochodzące z Zachodu teorie jako inspirację. To metoda 
na zdystansowanie się wobec antropologicznego „Orientu” 
jakim była etnologia z jej „etnografizmem”. Owo samo-
kolonizacyjne podejście odbiega od dekolonizacyjnego 
podejścia typowego dla społeczeństw postkolonialnych, 
w szczególności dojrzałych intelektualistów. Ze względu 
na bliskość tradycji intelektualnych „zachodnia episteme” 
nie budzi tu rewolucyjnych nastrojów podobnych do per-
spektywy dekolonialnej. Tak długo, jak zachodnie modele, 
także antropologiczne, postrzegane będą jako warte śle-
pego naśladowania, żadna poważna rebelia intelektualna 
w Europie Środkowej się nie zrodzi.

*   *   *

Przez lata w zachodnich dyskursach kraje Europy Środ-
kowo-Wschodniej przedstawiano w kiepskim świetle; od-
nosi się to także do antropologii. Uproszczenie takie widać 
już w opinii na temat stanu badań w latach schyłkowego 
socjalizmu. Wbrew stereotypom etnolodzy już wtedy, a ze 
zwielokrotnioną mocą dziś, zdołali zmienić swoje podejście 
badawcze, wzbogacając je o pytania, problematykę i teorie 
importowane z Zachodu. Pomimo to postrzega się ich 
często wciąż jako „zacofanych antropologów”. Adaptacja 

Michał Buchowski



 33

modeli zachodnich nie zawsze jest li tylko imitacją, bywa 
naprawdę twórcza i prowadzi do zmian paradygmatów. 
Zarazem etykietka antropologii używana była jako sym-
boliczny kapitał w ramach lokalnych ideologicznych po-
tyczek z „ludoznawcami”. Ci ostatni stali się mitycznym 
uosobieniem własnych „Innych”, jakoby niezdolnych do 
akceptacji nowinek liberalnej nauki. Procesy te da się in-
terpretować w terminach orientalizacji przejawiającej się 
w łonie określonej dyscypliny badawczej oraz sposobów 
reprodukcji dominującej antropologii, zarówno w skali 
globalnej, jak i lokalnej. Antropolodzy w Europie Środko-
wej i piszący o Europie Środkowej są ze sobą spleceni we 
wzajemnym uścisku. Wszystkie grupy odgrywają swoją 
rolę w tym dramacie i obserwują się nawzajem w salonie 
luster, przez co uczestniczą w wewnątrzdyscyplinarnej 
polityce tożsamości. Tym samym biorą udział w interakcji 
implikującej grę o władzę i dominację. Relacje takie powinny 
być bezustannie śledzone, zwłaszcza że „uprzywilejowane 
antropologie [...] unikają zbyt skrupulatnego badania sys-
temu, z którego czerpią korzyści” (DiGiacomo 1997: 94). 

Czy jest jakieś wyjście z tego zaczarowanego kręgu ist-
niejących przedstawień i tworzonych oraz odtwarzanych 
hierarchii wiedzy? W rzeczy samej, Michael Burawoy (1999: 
310) zastanawia się, jakiego kształtu nabierze zdecentra-
lizowana teoria postsocjalistyczna w Europie Środkowej 
i Wschodniej, zaś Katherine Verdery (2002: 20) stawia reto-
ryczne pytanie o to, kto będzie Frantzem Fanonem Europy 
Wschodniej. Z przedstawionych rozważań można wysnuć 
wniosek, że antropologia w tym regionie wkroczyła na 
drogę „normalizacji”, podobną do tej, którą przebyła teoria 
postkolonialna. Zanim głosy pochodzących stąd badaczy 
ewentualnie będą słyszane w globalnej symfonii kompona-
wanej przez antropologów, muszą oni wpierw zaadoptować 
obowiązujący żargon i paradygmaty badawcze głównego 
nurtu. Dopiero wtedy będą być może w stanie „wynaleźć 
na nowo” swój własny styl i być słyszalni poza własnymi 
opłotkami; innymi słowy uskutecznią rodzaj „udomowio-

Nauka jako pole (samo)kolonizacji...



34

nej emancypacji”. Jest to nauczka wynikająca z historii 
kontaktów kulturowych oraz historii nauk społecznych. 
Czy wtedy będziemy mogli takich uczonych nazywać 
środkowoeuropejskimi, czy też stosowniejsze będzie miano 
badaczy kosmopolitycznych mających swe korzenie w tym 
regionie świata? Myślę, że to drugie, zwłaszcza że wzór 
wielokulturowego doświadczenia naukowego, kosmopoli-
tyzm metodologiczny staje się coraz bardziej powszechny. 
Wszelako leży to w interesie wszystkich uczestniczących 
w tym procesie stron, a jednocześnie będzie korzystne dla 
istniejących tradycji intelektualnych, aby taka antropologia 
budowana była „na kontrapunktowym wzajemnym odnie-
sieniu, a nie na potraktowanych jako oddzielne jednostki, 
gdzie ich różnice widziane są jako wyrastające z historii, 
a nie esencjalizowane, zaś ich granice i jednorodność były 
sprawą ich określenia się, a nie założone z góry” (Coronil 
1996: 73). Francuska badaczka Martine Segalen (1989), 
w jakże znamiennym dla naszego regionu momencie, 
apelowała do wszystkich antropologów, aby budowali 
antropologię nazywaną przez Coronila „transkulturową”. 
Niemiecko-austriacki etnolog Reinhard Johler wzywał do 
rozmowy „pomiędzy równymi partnerami rozumianej jako 
dialog, a nie zakotwiczonej w jakimś centrum” (2003: 282) 
dyscypliny. Czy te głosy z „peryferii” zostaną kiedykolwiek 
usłyszane w „centrum”? Pytanie to dotyczy szczególnie 
antropologów, którzy przecież tak wiele wysiłku włożyli 
w odsłonięcie i podważanie strukturalnie determinowa-
nych nierówności w badanych przez nich społecznościach 
i dziedzinach życia. Czy potrafią krytycznie spojrzeć na 
analogiczne procesy zachodzące w praktykowanej przez 
nich domenie, czy też pozwolą, by pod latarnią pozosta-
wało najciemniej? Mając w pamięci diagnozę DiGiacomo, 
pozostaję sceptyczny, lecz być może jest to próba ognia dla 
antropologów i głoszonych przez nich ideałów.

Michał Buchowski



 35

Literatura cytowana

Ben-Ari, Eyal. 1999. „Colonialism, anthropology and the politics of 
professionalisation”, w: Jan van der Bremen and Akitoshi Shimizu 
(eds.), Anthropology and colonialism in Asia and Oceania, s. 382-409, 
Hong Kong: Curzon.

Buchowski, M. 2011. „Polish Ethnology in the Periods of «Early» and 
«Late» Socialism: From Non-Marxist Orthodoxy to Post-Ethnograph-
ical Pluralism”, w: U. Brunnbauer, C. Kraft, M. Schulze Wessel (eds.), 
Sociology and Ethnography in East-Central and South-East Europe: Scientific 
Self-Description in State, s. 147-172, München: Oldenbourg Verlag.

Buchowski, M. 2012. Etnologia polska: historie i powinowactwa, Poznań: 
Wydawnictwo Nuka i Innowacja.

Buchowski, M. 2012a. „Intricate relations between Western anthropolo-
gists and Eastern ethnologists, Focaal. Journal of Global and Historical 
Anthropology 63, s. 20-38.

Brunnbaur, Ulf, Claudia Kraft, and Martin Schulze Wessel. 2011. „Intro-
duction. Sociology and ethnography in East-Central and South-East 
Europe under state socialism”, w: Ulf Brunnbauer, Caludia Kraft, 
and Martin Schulze Wessel (eds.), Sociology and ethnography in East-
Central and South-East Europe: Scientific self-description in state socialist 
countries, s. 1-27. München: Oldenburg Verlag.

Coronil, Fernando. 1996. „Beyond occidentalism: Toward nonemperial 
geohistorical categories”. Cultural Anthropology 11(1), s. 51-87.

DiGiacomo, Susan M. 1997. „The new internal colonialism”. Critique of 
Anthropology 17(1), s. 91-97.

Dunn, E. 2008. Prywatyzując Polskę. O bobofrutach, wielkim biznesie 
i restrukturyzacji pracy, przeł. P. Sadura, Warszawa: Wydawnictwo 
Krytyki Politycznej [tytuł oryg. Privatizing Poland].

Godina, V. 2002. „From anthropology to ethnology and back again: 
Negotiating the boundaries of ethnology and anthropology in post-
socialist European countries”, w: P. Skalnik (ed.), A Post-communist 
millenium: The struggles for sociocultural anthropology in Central and 
Eastern Europe, s. 1-22, Prague: Set Out.

Grosfoguel, R. 2008. „Transmodernity, border thinking, and global colo-
niality: decolonializing political economy and postcolonial studies”, 
Eurozine, < http://www.eurozine.com/articles/2008-07-04-grosfoguel-
en.html>, dostęp: 20.12.2015.

Hann, C.M. 1995. The skeleton at the feast: contributions to East European 
anthropology (Center for Social Anthropology and Computing Series 
9), Canterbury: University of Kent.

Hofer, T. 2005. „Comparative notes on the professional personalities 
of two disciplines”, w: C. Hann, M. Sárkány, and P. Skalnik (eds.), 
Studying people in the people’s democracies: Socialist era anthropology 

Nauka jako pole (samo)kolonizacji...



36

in East-Central Europe, s. 342-361, Münster: LIT Verlag (reprint, 
z uzupełnieniami, artykułu opublikowanego w: Current Anthropology 
9 [1968], s. 311-15)

Jacyno, M. 1994. „Center and periphery – continuity in change”, w: 
Aldona Jawłowska and Marian Kempny (eds.), Cultural dilemmas of 
post-communist societies, s. 59-67. Warsaw: IFiS Publishers.

Johler, R. 1998. „L’idea di una Alpine society’ overro: perché abbiamo 
bisogno degli americani nelle Alpi?”, Annali di San Michele 11 (1998), 
s. 159-170.

Koffer, B. 2011. „Ethnography in the ČS(S)R: Scientification through 
Sovietization?”, w: U. Brunnbauer, C. Kraft, and M. Schulze Wessel 
(eds.), Sociology and ethnography in East-Central and South-East Europe: 
Scientific self-description in state socialist countries, s. 173-184, München: 
Oldenburg Verlag.

Kula, W. 1962. Teoria ekonomiczna ustroju feudalnego. Próba modelu, War-
szawa: Państwowe Wydawnictwo Naukowe.

Kuper, A. 1996. Anthropology and anthropologists: the modern British school, 
London: Routledge (wyd. 3 – przejrzane i poszerzone).

Mignolo, W. 2000. Local histories/global designs: Essays on the coloniality of 
power, subaltern knowledges and border thinking, Princeton: Princeton 
University Press.

Mignolo, W.D. 2008. „The geopolitics of knowledge and colonial dif-
ference”, w: M. Moraña, E. Dussel, C.A. Járegui (eds.), Coloniality at 
large: Latin America and the postcolonial debate, s. 225-258, Durham: 
Duke University Press.

Muršič, Rajko. 2002. „In the arms of the sublime objects of desire: On 
politics and anthropology/ethnology in Slovenia”, w: P. Skalník (ed.), 
A post-communist millenium: the struggles for sociocultural anthropology 
in Central and Eastern Europe, s. 147-165, Prague: Set Out.

Posern-Zieliński, A. 2005. „Polish anthropology under socialism: in-
tellectual traditions, the limits of freedom, and new departures”, 
w: C. Hann, M. Sárkány, and P. Skalnik (eds.), Studying people in the 
people’s democracies: socialist era anthropology in East-Central Europe, 
s. 109-28, Münster: LIT Verlag.

Prica, I. 2004. „European Anthropology of Transition and the Status 
of Local Intellectual Legacies’ (ms.). Referat wygłoszony na konfe-
rencji „Towards and Anthropology of Europe”, Litomyśl, Czechy, 
15-19 września.

Quijan, Anibal. 2000. „Coloniality of power, ethnocentrism, and Latin 
America”, Nepantla 1(3), s. 533-580.

Restrepo, E., A. Escobar. 2005. „Other Anthropologies and anthropology 
otherwise: steps to a World Anthropologies framework”, Critique of 
Anthropology 25(2), s. 99-129.

Michał Buchowski



 37

Segalen, Martine. 1989. L’autre et le semblable. Regards sur l’ethnologie des 
sociétés contemporaines, Paris: Presses du CNRS.

Sárkány, M. 2005. „Hungarian anthropology in the socialist era: theo-
ries, methodologies, and undercurrents”, w: C. Hann, M. Sárkány, 
P. Skalnik (eds.), Studying people in the people’s democracies: socialist 
era anthropology in East-Central Europe, s. 87-108, Münster: LIT Verlag.

Sokolewicz, Z. 2005. „Polish expeditions abroad, 1945-1989”, w: C. Hann, 
M. Sárkány, P. Skalnik (eds.), Studying people in the people’s democracies: 
socialist era anthropology in East-Central Europe, s. 289-301, Münster: 
LIT Verlag.

Topolski, J. 1965. Narodziny kapitalizmu w Europie XIV-XVII wieku, War-
szawa: Państwowe Wydawnictwo Naukowe.

Verdery, K. 2007. „«Franglus» anthropology and Eastern European 
ethnography: the prospects for synthesis”, w: Chris Hann et al., 
Anthropologies multiple temporalities and its future in Central and East-
ern Europe, s. 48-51, Max Planck Institute for Social Anthropology 
Working Papers, vol. 90.

Wallerstein, I. 2007 [1974]. Analiza systemów-światów. Wprowadzenie, tłum. 
K. Gawlicz, M. Starnawski, Warszawa: Wydawnictwo Akademickie 
Dialog.

Nauka jako pole (samo)kolonizacji...





PROBLEM SPRAWIEDLIWOŚCI EPISTEMICZNEJ 
I DEKOLONIZACJA POSTKOLONIALIZMU  

(CASUS EUROPY ŚRODKOWO-WSCHODNIEJ)

Ewa Domańska

Proponuję potraktowanie zainicjowanej przez profesora 
Jana Kieniewicza debaty jako głosu dobywającego się z epi-
stemicznych „peryferii” coraz wyraźniej pretendujących do 
statusu ważnych ośrodków tworzenia wiedzy o przeszłości. 
W ten sposób wpisywałaby się ona w dyskusje na temat 
sprawiedliwości (i niesprawiedliwości) epistemicznej czy 
poznawczej (epistemic justice/injustice; cognitive justice) i, 
co się z tym wiąże, możliwości neutralizacji uprzywilejo-
wanej pozycji wiedzy zachodniej wobec innych rodzajów 
wiedz i podejść do przeszłości, które powstały w innych 
rejonach świata i nie opierają się na jej pryncypiach lub 
rozumieją je odmiennie, w sposób właściwy dla lokalnych 
kontekstów tworzenia wiedzy. W ramach takich dyskusji 
rozważa się zazwyczaj pozaeuropejskie wiedze i sposoby 
poznania. Dla nas ważne jest jednak, by stale podkreślać, 
że Europa nie jest homogenicznym kontynentem i że jej 
rejony (Europa Zachodnia, Europa Środkowa i Wschodnia, 
Bałkany, Skandynawia) mają swoją specyfikę. Dyskusje 
na temat sprawiedliwości epistemicznej powinny zatem 
dotyczyć nie tyle (i nie tylko) rejonów pozaeuropejskich, 
ile raczej tych, które znajdują się poza Europą Zachodnią, 
tj. tą, która ma za sobą kolonialną przeszłość1.

1 Pozwalam sobie tutaj na uproszczenie, nie wchodząc w dysku-
sje na temat problemu wewnętrznego kolonializmu, a w przypadku  



40

Prezentowane dalej rozważania na temat problemu spra-
wiedliwości epistemicznej i rozpatrywanej w tym kontekście 
dekolonizacji postkolonializmu pozwolę sobie rozpocząć od 
zarysowania wydarzeń, które dla mnie – historyka z Pol-
ski (i polskiego historyka?), stanowią ważne dla nich tło, 
a także skłaniają, by podjąć refleksję nie tyle o tym, czym 
jest wyczerpująca już swój potencjał krytyczny perspek-
tywa postkolonialna, ile co z nami – badaczami z Europy 
Środkowo-Wschodniej – (jej praktykowanie) zrobiło i nadal 
robi. Odwołam się przy tym do starań Poznania o zorga-
nizowanie w tym mieście w 2020 roku XXIII Międzynaro-
dowego Kongresu Nauk Historycznych. Panująca wokół 
tych starań aura zabiegów o sprawiedliwość epistemiczną, 
dla których dyskusje na temat postkolonializmu stanowiły 
trampolinę, stanowi dogodny punkt wyjścia do podjęcia 
wyżej wskazanych zagadnień.

1.

Na XXII Międzynarodowym Kongresie Nauk Histo-
rycznych, który odbył się w Jinan (Chiny) w dniach 23-
29 sierpnia 2015 roku, po wielu miesiącach przygotowań, 
konsultacji, pracy nad aplikacją i po uzyskaniu wsparcia 
wszystkich ważnych instytucji naukowych w Polsce oraz 
Instytutów Historii z Europy Środkowo-Wschodniej, re-
prezentacja historyków z Instytutu Historii Uniwersytetu 
im. Adama Mickiewicza w Poznaniu (Krzysztof Makowski, 
Tomasz Schramm, Ewa Domańska) stanęła do konkursu 
i zaproponowała Poznań jako miejsce następnego Między-
narodowego Kongresu w 2020 roku. Konkurs ten wygra-
ła. Dużym wyzwaniem było sformułowanie propozycji 
lejtmotywu Kongresu, który miał pozwolić Poznaniowi 

Polski – jakby to ujął Jan Sowa – „kolonializmu kresowego” i polemik 
dotyczących tego, czy Rzeczpospolita szlachecka traktowała Ukrainę 
jak kolonię. Mówiąc o kolonializmie Europy Zachodniej, mam na myśli 
posiadanie przez nią kolonii zamorskich.

Ewa Domańska



 41

na wystąpienie nie tylko w charakterze przedstawiciela 
środowiska polskich historyków, lecz także ogólnie hi-
storyków z Europy Środkowo-Wschodniej. Brałam udział 
w pracach Komitetu Organizacyjnego przygotowującego 
aplikację Poznania i zostałam poproszona o sformułowanie 
takiej propozycji. 

Z akceptacją Komitetu spotkała się idea, by hasłem prze-
wodnim uczynić zagadnienie „alter-natywnych nowocze-
sności” (alter-native modernities). Członkowie Komitetu byli 
oczywiście świadomi zagrożeń wynikających z zastosowa-
nia pojęcia nowoczesności i jego alternatyw, co związane 
jest z kwestionowaniem myślenia w kategoriach centrów 
i peryferii, krytyką teorii rozwoju (development theory) oraz 
idei postępu. Pomyślałam jednak nieco przewrotnie, że 
można by – solidaryzując się z pozaeuropejskimi rejonami 
świata – przyjąć krytyczne podejście wobec idei zachodniej 
nowożytności opartej na idei postępu, rozwoju, cywilizacji, 
racjonalnego rozumu i demokracji uznawanych, w istocie 
dość bezkrytycznie, za pozytywne i uniwersalne wartości. 
Poszłam śladem Michela-Rolpha Trouillota, który przypo-
mina, że powyższe pojęcia, określane przez niego mianem 
„północnoatlantyckich uniwersaliów” (North Atlantic univer-
sals) „nie są deskryptywne i referencyjne. Nie opisują one 
świata, ale oferują jego wizję”. A zatem są preskryptywne, 
zalecające, normatywne; sugerują właściwy stan rzeczy – 
to, co jest uznawane za dobre, sprawiedliwe i pożądane2. 

2 Michel-Rolph Trouillot, „«The Otherwise Modern». Caribbean Les-
sons from the Savage Slot”, w: Critically Modern: Alternatives, Alterities, 
Anthropologies, ed. by Bruce M. Knauft, Indiana University Press, 2002, 
s. 220-221. W artykule tym Trouillot używa określenia „alter-native”. 
Pisze: „Nowoczesność jako struktura wymaga innego, odmieńca, tu-
bylca – w istocie odmieńca-tubylca” („Modernity as a structure requ-
ires an other, an alter, a native – indeed, and alter-native”), ibidem, 
s. 224. „AlterNative” (bez łącznika) to tytuł pisma: „AlterNative. An 
International Journal of Indigenous Peoples”, którego celem jest „pre-
zentowanie idygenicznych wizji świata i badań z autochtonicznych, in-
dygenicznych perspektyw [pochodzących z] całego świata” („We aim 
to present indigenous worldviews and scholarly research from native 

Problem sprawiedliwości epistemicznej i dekolonizacja...



42

Pomysł był zatem taki, by poprzez pojęcie „alter-natyw-
nych nowoczesności” zwrócić uwagę na „peryferie” jako 
potencjalne centra tworzenia takiej ważnej dla przyszłości 
wiedzy, która opierałaby się na innych pojęciach organi-
zujących i mogłaby stanowić pewną alternatywę wobec 
zachodnich epistemologii. 

Pomysł na lejtmotyw przechodził liczne modyfikacje. 
W czasie trwania Kongresu zmieniłam nacisk wypowie-
dzi, z alter-natywnych nowoczesności na sprawiedliwość 
epistemiczną, dodając jeszcze element sprawiedliwości 
ekologicznej. Zrobiłam to, wyczuwając ogólną atmosferę 
Kongresu, a zwłaszcza po wysłuchaniu wystąpień plenar-
nych, w tym świetnego referatu Mamadou Fall „Nature 
and History: the Construction of a Native Universal in 
Africa”. Historyk z Senegalu mówił o naturze jako temacie 
badań „historii oddolnej” (history from below) i rozważając 
tę kwestię w kontekście postkolonializmu, zastanawiał się 
nad możliwością „utrzymania tradycyjnych struktur, przez 
nadanie im nowoczesnych funkcji wyposażonych jednak 
w perspektywę endogeniczną”. Duże wrażenie wywołało 
także wystąpienie chińskiego historyka Xia Mingfanga 
zatytułowane „Searching for a New Home. A History of 
an Ecological Marriage between Humans and Nature”. 
Badacz ten mówił o „cywilizacji ekologicznej”, promował 
ekocentryzm i wskazywał, że „ludzie wkroczyli w nową erę 
rewolucji ekologicznej”3. W wyżej zarysowanym kontekście, 
a także w wyniku rozmów i dyskusji, które miały miejsce 

indigenous perspectives from around the world”), <http://www.alter-
native.ac.nz>, dostęp: 26.01.2016.

3 Mamadou Fall, „Nature and History: the Construction of a Native 
Universal in Africa” oraz Xia Mingfang, „Searching for a New Home. 
A History of an Ecological Marriage between Humans and Nature”, w: 
Opening Ceremony. Keynote Speech, drukowane materiały wydane przez 
organizatorów Kongresu, Jinan 2015, s. 54, 72 i 76. W podobnym to-
nie był referat Serge’a Gruzińskiego L’Aigle chez de Dragon, wygłoszony 
z okazji otrzymania przez niego międzynarodowej nagrody w dziedzi-
nie historii przyznawanej przez CISH. Teksty wykładów dostępne są 
online na stronie International Commission for the Theory and History 

Ewa Domańska



 43

w Jinan, prowadzonych zarówno z Krzysztofem Makow-
skim, Tomaszem Schrammem, jak i uczestnikami Kongresu 
oraz członkami zarządu CISH’u (Comité International des 
Sciences Historiques), w ostatecznej prezentacji, po której 
nastąpiło głosowanie, ideę przewodnią zaprezentowałam 
następująco:

Chcielibyśmy podkreślić, że naszym zamiarem jest 
reprezentowanie Europy Środkowo-Wschodniej. Od 
krajów tego rejonu świata otrzymaliśmy pełne wsparcie. 
Chcielibyśmy zwrócić uwagę na te idee i tematy, które 
mogłyby połączyć różne przeszłości i różne sposoby poznania 
przeszłości pod hasłem „alter-natywnych nowoczesności”. 
Hasło to zostało użyte jako leitmotiv przygotowanej 
przez Poznań aplikacji i może być potraktowane jako 
głos Europy Środkowo-Wschodniej, która utożsamia się 
z innymi rejonami świata (Afryką, Ameryką Łacińską, 
Australią, Kanadą), pozostającymi w podobnej sytuacji. 
Wszystkie te rejony coraz wyraźniej aspirują do zdobycia 
w przyszłości statusu ważnych centrów budowania 
wiedzy o przeszłości. Dlatego też uważamy dyskusje 
na temat współzależności pomiędzy sprawiedliwością 
społeczną, sprawiedliwością ekologiczną i sprawiedliwością 
epistemiczną za jedne z najważniejszych wyzwań myślenia  
o przeszłości zorientowanego na przyszłość.4

of Historiography, <http://www.staff.amu.edu.pl/~ewa/ICHTH/index.
html>, dostęp: 23.01.2016.

4 Fragment tekstu wystąpienia zaprezentowanego przez Ewę Do-
mańską podczas XXII Międzynarodowy Kongres Nauk Historycznych 
w Jinan na zebraniu ogólnym CISH, 29 sierpnia 2015 roku. Rzecz jasna 
nie przeceniam wagi lejtmotywu wobec innych, znacznie ważniejszych 
argumentów, które zdecydowały o zwycięstwie Poznania, wśród któ-
rych wymienić należy: 1) stosunkowo niskie koszty organizacji i uczest-
nictwa w Kongresie wobec cen obowiązujących w konkurujących z Po-
znaniem Finlandii i Grecji; 2) atrakcyjne położenie Polski i bogata oferta 
kulturalna; 3) możliwość zorganizowania działań kongresowych w ści-
słym centrum miasta; 4) stosunkowo silna pozycja klasyków polskiej 
historiografii w kontekście innych krajów Europy Środkowo-Wschod-
niej. Niemniej idea alternatywnych nowoczesności i odwołanie się 
do sprawiedliwości epistemicznej świetnie wpisała się w tendencje  

Problem sprawiedliwości epistemicznej i dekolonizacja...



44

Wyżej zacytowaną deklarację należy skontekstualizo-
wać, pamiętając o tym, że Kongres odbędzie się za 5 lat, 
i biorąc pod uwagę zmiany zachodzące we współczesnej 
humanistyce (i ogólnie w nauce), związane z wyłanianiem 
się paradygmatu, który w innym miejscu roboczo określi-
łam mianem nieantropocentrycznego, posteuropejskiego 
i postsekularnego5. Zachodząca obecnie zmiana paradyg-
matyczna oraz przemieszczanie centrów i peryferii, stanowi, 
jak sądzę, dla Polski (i całej Europy Środkowo-Wschodniej) 
niepowtarzalną szansę. 

2.

Problem sprawiedliwości (i niesprawiedliwości) episte-
micznej (i praw epistemicznych – epistemic rights) jest – jak 
sądzę – tak samo ważny dla Ameryki Łacińskiej i Kanady, 
skąd docierają do nas szczególnie ożywione dyskusje na ten 
temat, jak i dla naszego rejonu Europy Środkowo-Wschod-
niej. Nie tylko dlatego, że tworzona na tym terenie wiedza 
przez długi czas poddawana była ideologicznej indoktry-
nacji marksizmem, bowiem z tym, jak się wydaje, już się 
uporaliśmy6, lecz przede wszystkim dlatego, że dla tzw. 

w samym CISH’u do „prowincjonalizacji” Europy Zachodniej i orga-
nizowania Kongresów poza nią, najpierw w Sydney, potem w Jinan 
(Poznań był tutaj naturalną konsekwencją tej strategii). Kongres w 2025 
r. prawdopodobnie odbędzie się w Ameryce Łacińskiej – w Argentynie, 
Brazylii, Chile lub Meksyku.

5 Zmiany te przedstawiłam w artykule: „Wiedza o przeszłości – 
perspektywy na przyszłość”, Kwartalnik Historyczny CXX (2013), z. 2,  
s. 221-274.

6 W istocie nie powinnam zbyt szybko wypowiadać takich poglą-
dów, gdyż stosując w badaniach perspektywę postkolonialną, jesteśmy 
tak czy inaczej zmuszeni odwołać się do teorii marksistowskich (i neo-
marksistowskich), bowiem na nich się ona opiera (i z nich, zwłaszcza je-
żeli chodzi o historiografię uprawianą przez Subaltern Studies Group, wy-
wodzi ją Antonio Gramsci). Tym można, choćby częściowo, tłumaczyć 
sceptycyzm polskich historyków wobec wykorzystania teorii postkolo-
nialnych do badań historii Polski (wtórna, intelektualna kolonizacja).

Ewa Domańska



 45

ośrodków tworzenia wiedzy mieszczących się w Europie 
Zachodniej i w Stanach Zjednoczonych, jesteśmy prowin-
cją, która co najwyżej dostarcza ciekawych case studies do 
testowania tworzonych tam teorii. Jak wspomniałam na 
początku, proponuję zatem, by potraktować naszą debatę 
jako ćwiczenie z „epistemicznego nieposłuszeństwa” (epi-
stemic disobedience) i „epistemicznego od-łączenia” (epistemic 
de-linking), by użyć terminów argentyńskiego badacza 
Waltera D. Mignolo, od wyuczonej tradycji zachodnio-
-eurocentrycznej epistemologii historii. Od razu jednak 
podkreślę, że w żadnym razie nie chodzi mi o negowania 
tradycji zachodnioeuropejskiej i amerykańskiej historiogra-
fii, która stanowi przecież część naszego intelektualnego 
dziedzictwa, ani też wagi jej wpływu na kształtowanie się 
historiografii polskiej. W żadnym też razie nie jest moim 
celem promowanie idei romantycznego natywizmu histo-
riograficznego, który głosiłyby chęć podjęcia intelektualnej 
walki z opresywnymi podejściami badawczymi i teoriami, 
za pomocą których „imperialna historiografia Zachodu” 
kolonizuje polską myśl historyczną. Nie namawiam tutaj 
do intelektualnego nacjonalizmu, tj. do powrotu do histo-
riografii narodowej, która ukazywałaby oryginalne i jedynie 
właściwe polskie idee. Chodzi natomiast przede wszystkim 
o udostępnianie wiedzy tworzonej na Zachodzie i w US 
(zwłaszcza idei, które wydają się nam obecnie awangardo-
we czy nawet radykalne), jej krytyczną recepcję, o odejście 
od traktowania tworzonych tam teorii jako gotowych do 
użycia „skrzynek z narzędziami” oraz o udział w toczonych 
obecnie dyskusjach w celu promowania innowacyjnych 
koncepcji wygenerowanych przez polskich historyków. 

Wspomniany wyżej Mignolo od wielu już lat zwraca 
uwagę na kwestię geopolityki wiedzy i niesprawiedliwości 
epistemicznej. Twierdzi on, że 

[ n ] i e p o s ł u s z e ń s t w o  e p i s t e m i c z n e  jest 
konieczne, by prowokować n i e p o s ł u s z e ń s t w o 
o b y w a t e l s k i e  (Gandhi, Martin Luther King), będąc jego 

Problem sprawiedliwości epistemicznej i dekolonizacja...



46

punktem zwrotnym. W ramach zachodniej epistemologii 
nieposłuszeństwo obywatelskie […] może prowadzić 
jedynie do reform, lecz nie do transformacji. Z tego też 
prostego powodu, cel myślenia de-kolonialnego i powtórne 
odegranie w XXI wieku opcji de-kolonialnej za swój 
początek przybiera epistemiczne od-łączenie (de-linking): 
[zaczyna się od] aktów epistemicznego nieposłuszeństwa7.

Można się zastanowić, w jakim stopniu dla Polski za-
gadnienie relacji pomiędzy sprawiedliwością społeczną 
a poznawczą jest obecnie istotne (problem polityki histo-
rycznej, wiedza tworzona przez mniejszości etniczne). Dla 
wielu narodów i grup etnicznych takie hasło w zasadniczy 
sposób wiąże się nadal z kwestiami dekolonizacji politycz-
nej, co powoduje, że hasło to staje się bardzo lotne, jeżeli 
chodzi o potencjalny temat Kongresu. (Dzieje się tak nie 
tylko poza Europą, ale i w regionie środkowoeuropej-
skim, co dotyczy na przykład Ukrainy). Dla naszego zaś 
środowiska postulat sprawiedliwości epistemicznej wią-
załabym z jeszcze innym zagadnieniem. Otóż w związku 
ze wspomnianą wyżej zmianą paradygmatyczną obecnie 
stoimy, jak sądzę, przed potencjalnym wyborem „nowego” 
dziedzictwa. Pisał o tym Hayden White w ważnym, choć 
zapomnianym w erze narratywizmu artykule „Czym jest 
system historyczny?” (1968/1972). Porównując system hi-
storyczny do biologicznego, twierdzi tam, że powodujące 
mutacje systemu rewolucje i reformacje nie byłyby możliwe 
bez „aktów retrospektywnej konstytucji przodków” (retro-
spective ancestral constitution). Ten akt społecznej adaptacji 
do zmieniających się warunków społeczno-politycznych 
polega na tym, że w trakcie zmian jednostki i grupy spo-
łeczne wybierają idealnych przodków stanowiących punkty 
odniesienia dla zmian i procesów transformacji, których 
traktują, jakby byli ich przodkami genetycznymi. Ów akt 

7 Zob. Walter D. Mignolo, „Epistemic Disobedience, Independent 
Thought and De-Colonial Freedom”, Theory, Culture & Society, vol. 26 
(2009), nr 7-8, s. 15 [1-23].

Ewa Domańska



 47

„retroaktywnego przypisywania przodków” stanowi we-
dług White’a „fundamentalny składnik konstytuowania się 
systemów historycznych”8. Ten akt jest ważny, jak sądzę, 
nie tylko jeżeli chodzi o wybór przodków politycznych 
w przypadku zmian polityczno-społecznych, lecz także 
w trakcie zmian paradygmatu w kontekście tworzenia 
wiedzy. Wobec powyższych uwag na temat sprawiedliwo-
ści epistemicznej oraz w kontekście następującej zmiany 
paradygmatycznej warto by się zatem zastanowić nad 
pożądanym procesem substytucji przodków i rozważyć, 
jak i kogo Polska (i Europa Środkowo-Wschodnia) mogłaby 
wprowadzić do panteonu intelektualnych przodków.

3.

Jako historyk wiele nauczyłam się z badań postko-
lonialnych. Perspektywa postkolonialna pozwoliła mi 
zrozumieć, że historia jest tylko jednym z wielu podejść 
do przeszłości, które wywodzi się z greko-judeo-chrześci-
jańskiej tradycji. Dzięki niej zrozumiałam, że istnieje nie 
tylko wiele historii, lecz także wiele różnych przeszłości 
poza historią. Zdałam sobie także sprawę, że z punktu 
widzenia badaczy postkolonialnych, historia jest elemen-
tem „zachodnioeuropejskiego imperializmu poznawcze-
go” (cognitive Western imperialism); typowym przykładem 
hegemonicznej epistemologii zbudowanej przez Zachód. 
Mamy tu zatem do czynienia ze zjawiskiem, które Gayatri 
Chakravorty Spivak określiła mianem „przemocy episte-
micznej” (epistemic violence)9. W kontekście takich rozwa-
żań można powiedzieć, że jeżeli chcemy żyć w bardziej 

8 Hayden White, „Czym jest system historyczny?”, przeł. Agata 
Czarnacka, w: idem, Historia praktyczna, pod. red. Ewy Domańskiej, 
Kraków 2014, s. 240-241.

9 Gayatri Chakravorty Spivak, „Czy podporządkowany inny może 
przemówić?”, przeł. Ewa Majewska. Krytyka Polityczna 2010, nr 24-25, 
s. 209 i n.

Problem sprawiedliwości epistemicznej i dekolonizacja...



48

sprawiedliwym i inkluzywnym świecie, to nie tylko po-
trzebujemy dekolonizacji politycznej i ekonomicznej, 
lecz także – a może przede wszystkim – dekolonizacji 
poznawczej niezachodnioeuropejskich rodzajów wiedzy. 
Zacytuję słowa innego orędownika walki o sprawiedliwość 
poznawczą – Boaventury De Sousa Santosa:

Jeżeli praktyki społeczne i podmioty zbiorowe 
uciekają się do różnych rodzajów wiedzy, odpowiednia 
ocena ich wartości dla emancypacji społecznej musi być 
oparta na nowej epistemologii, która w przeciwieństwie 
do hegemonicznych epistemologii na Zachodzie, nie 
przyznaje a priori wyższości wiedzy naukowej (obficie 
produkowanej na Północy). Musi ona pozwolić na 
bardziej sprawiedliwe relacje między różnymi rodzajami 
wiedzy. Innymi słowy, nie ma globalnej sprawiedliwości 
społecznej bez globalnej sprawiedliwości poznawczej. 
Dlatego też, w celu uchwycenia ogromnej różnorodność 
krytycznych dyskursów i praktyk oraz w celu waloryzacji 
i maksymalizacji ich potencjału transformacyjnego, 
potrzebna jest epistemologiczna przebudowa. Oznacza 
to, że nie tyle potrzebujemy alternatyw, ile alternatywnego 
myślenia o alternatywach10.

„Alternatywne myślenie o alternatywach” z pewnością 
stanowi problem. Jak bowiem powiada Audre Lorde: 
„Narzędzia pana nigdy nie rozmontują pańskiego do-
mu”11. Powyższe stwierdzenie po raz kolejny potwier-
dza argument postkolonialistów, którzy zauważają, że 
historia (i ogólnie humanistyka) europejska otwiera się 
na pozaeuropejskie (czy, jak wolę, niezachodnioeuropej-
skie) podejścia do przeszłości, na tej bazie buduje historie 
alternatywne, ale nie jest w stanie stworzyć alternatywy 
dla historii i alternatywnych sposobów budowania wiedzy  

10 Boaventura De Sousa Santos, Epistemologies of the South: Justice Aga-
inst Epistemicide, Boulder 2014, s. 42.

11 Audre Lorde, „Narzędzia pana nigdy nie rozmontują pańskiego 
domu”, w: eadem Siostra outsiderka. Eseje i przemówienia, przeł. Barbara 
Szelewa, Warszawa 2015. 

Ewa Domańska



 49

o przeszłości12. Nie można bowiem rozmontować historii 
jako specyficznego podejścia do przeszłości, z całym jej 
„imaginarium badawczym” (do którego należą między 
innymi: źródło historyczne, fakt historyczny, obiektywizm, 
fetysz genezy, antropocentryzm, idea dążenia do praw-
dy, postępu, teleologizm), przy pomocy kategorii, które 
powstały w jej łonie. Nie są też w stanie tego dokonać 
awangardowe nurty – m.in. historia postkolonialna, historia 
gender czy historia środowiskowa, są one bowiem jej częścią. 
Dokonują one jedynie przemyślenia historii i jej krytyki, 
co stanowi jednak część jej projektu. Wydaje się zatem, 
że w tym punkcie perspektywa postkolonialna (w swym 
antropocentrycznym wydaniu) ujawnia swe ograniczenia13.

4.

Warto w tym miejscu przypomnieć, że perspektywa 
postkolonialna – potencjalnie liberalizująca – oskarżana 
jest o marginalizowanie indygenicznych epistemologii. 
Haifa S. Alfaisal, badaczka literatury porównawczej na 
King Saud University (Arabia Saudyjska) zauważyła, że 
postkolonializmowi brakuje krytyki swoich własnych fun-
damentów, tj. teoretycznego uwikłania w złożone relacje 
władzy pomiędzy kolonialnością i nowoczesnością i za-
proponowała dekolonizację postkolonializmu14. W takim 

12 Pisze na ten temat Ashish Nandy, „Zapomniane sobowtóry hi-
storii”, przeł. Paulina Ambroży-Lis, w: Teoria wiedzy o przeszłości na tle 
współczesnej humanistyki, pod red. Ewy Domańskiej, Poznań 2010, s. 366.

13 Radykalny pomysł stanowi możliwość zbudowania wiedzy wie-
logatunkowej, której tylko jednym z autorów byłby człowiek (a innym 
komputer czy nie-ludzkie zwierzę). Taka sytuacja sugerowałaby, że 
potrzebujemy „dekolonizacji gatunkowej”, tj. uwolnienie od „jarzma 
gatunkowego szowinizmu”. Rzecz jasna proces ten zachodzi od wielu 
lat w ramach studiów posthumanistycznych pod postacią krytyki an-
tropocentryzmu.

14 Haifa S. Alfaisal, „Indigenous Epistemology and the Decolonisa-
tion of Postcolonialism”, Studies in Social and Political Thought 19 (2011), 

Problem sprawiedliwości epistemicznej i dekolonizacja...



50

ujęciu autochtoniczne sposoby poznania (indigenous episte-
mologies), które zastąpiły stare idee natywizmu, stanowią 
test dla kontestacyjnego potencjału postkolonializmu. Dla 
naszego rejonu świata, który rzecz jasna ma swoją specy-
fikę, takie idee wydają się obiecujące, lecz także stanowią 
one wyzwania. Czy można bowiem powiedzieć, że Euro-
pa Środkowo-Wschodnia wypracowała swój specyficzny 
(wobec Europy Zachodniej) sposób widzenia i badania 
przeszłości? Jeżeli zaś owe sposoby nie są oryginalne 
i stanowią jedynie lokalne modyfikacje zachodnich episte-
mologii, czy istnieje możliwość ich dekolonizacji?15 Jeżeli 
bowiem jest tak, że – jak pisze cytowana przez Alfaisal – 
Linda Tuhiwai Smith, „postkolonializm stał się strategią 
powtórnego wpisywania (reinscribing) i powtórnej legi-
tymacji (reauthorizing) przywilejów nieautochtonicznych 
akademików”16, to znaczy, że przyjmując perspektywę 
postkolonialną jako ważną strategię badawczą dla na 
przykład przepisywania historii Polski, w pewnym sensie 
dokonujemy autokolonizacji, bowiem jako służące temu 
kategorie badawcze (pojęcia krytyczne) przyjmujemy nie 
te, które wypływają z rodzimego dyskursu, lecz te, które 
pochodzą z zewnątrz.17

s. 24-40. Proponowana tutaj krytyka studiów postkolonialnych nie jest 
odosobniona. Zob. także: Ramón Grosfoguel, „Decolonizing Post-Co-
lonial Studies and Paradigms of Political-Economy: Transmodernity, 
Decolonial Thinking, and Global Coloniality”, Transmodernity 1 (2011), 
nr 1 (<http://escholarship.org/uc/item/21k6t3fq>, dostęp: 4.02.2016).

15 Pytanie to dotyka znacznie poważniejszej kwestii, a mianowicie 
czy w ogóle można mówić o istnieniu jakiejś polskiej kultury narodo-
wej, która poprzedzała kulturę Zachodnią.

16 Alfaisal, „Indigenous Epistemology”, op. cit., s. 33.
17 Przed instrumentalnym stosowaniem teorii postkolonialnej 

ostrzega sama Gayatri Chakravorty Spivak: „[…] nie można myśleć 
o Ameryce Łacińskiej według Południowej Azji ani też o tym, co stało 
się w świecie postsowieckim, przykładając model południowoazjatyc-
ki. [...] Możemy jedynie zaoferować model w bardzo szerokim sensie 
tego, co Said określił jako „mówienie władzy prawdy” (speaking truth 
to power)”. Yan Hairong, „Positions without Identity: An Interview with 
Gayatri Chakravorty Spivak”, Positions 15 (2007), nr 2, s. 444. Rzecz 

Ewa Domańska



 51

Oczywiście zdaję sobie zatem sprawę z istotnej różnicy 
kontekstu, bowiem krytyka Alfaisal i Smith dotyczy lud-
ności tubylczej (m.in. Maorysów), których wizja świata 
i sposobu tworzenia wiedzy jest inna niż europejska (nie 
mówiąc już o uprzywilejowanym w tradycji zachodniej 
statusie nauki jako sposobu organizacji wiedzy). Ważna 
jest także kwestia dotycząca krytyki jako takiej – tj. czy 
bardziej uprawniona i wartościowa jest krytyka prowadzona 
z wewnątrz danego systemu wiedzy, czy z zewnątrz. God-
na dyskusji pozostaje niemniej kwestia, czy w kontekście 
środkowoeuropejskim jesteśmy w stanie przeprowadzić 
taką dekolonizację postkolonializmu, która byłaby w sta-
nie zdystansować się od podstaw zachodniego dyskursu 
opartego na współzależności nowoczesności i kolonialności, 
a przede wszystkim czy uważamy, że warto to robić (jeżeli 
uznamy, że stanowimy jego wprawdzie „peryferyjną”, ale 
jednak część).

Trop badawczy może być jeszcze inny. Pisząc na temat 
kultury brazylijskiej, Roberto Schwartz twierdził, że nie da 
się uniknąć adaptacji „zagranicznych” idei i pojęć, jednak 
lokalność i jej potencjał można badać, analizując zniekształ-
cenia, które mają miejsce w trakcie procesów adaptacji. 
Chodziłoby zatem o analizę, jak idee odbiegają od ich 
rozumienia i zastosowań wobec pierwotnego kontekstu, 
w którym powstały i są stosowane. Przemieszczenia i znie-
kształcenia pojęć wskazują bowiem to, co dla danej lokalno-
ści jest specyficzne18. Ciekawe jest jednak, że – jak wiadomo 
– centra i peryferie nie są stabilne, lecz przemieszczają się 
w czasie i przestrzeni. Proces „prowincjonalizowania (Za-
chodniej) Europy” jest obecnie elementem takiej dyslokacji, 

jasna są mi znane ważne i ciekawe próby wypracowania polskiego po-
dejścia do badań postkolonialnych i rodzimych ram teoretycznych au-
torstwa m.in. Bogusława Bakuły, Hanny Gosk, Doroty Kołodziejczyk, 
Dariusza Skórczewskiego, Jana Sowy i Tomasza Zaryckiego.

18 Elías José Palti, „The Problem of «Misplaced Ideas» Revisited: Be-
yond the «History of Ideas» in Latin America”, Journal of the History of 
Ideas 67 (2006), nr 1, s. 152.

Problem sprawiedliwości epistemicznej i dekolonizacja...



52

na której, jak wskazywałam wcześniej, Europa Środko-
wo-Wschodnia może skorzystać. Czy jest jednak szansa, 
by za ową zmianą centrów i peryferii nastąpiły zmiany 
w sposobie tworzenia wiedzy i w paradygmatach (syste-
mach dominujących pojęć opisujących świat), które tym 
razem wyprowadzane by były z lokalnych epistemologii?

5.

Problematykę inspirowaną przez nowe podejścia, takie 
jak prowadzone w duchu posthumanizmu badania zwie-
rząt, roślin czy rzeczy, należy podejmować w naszym 
regionie świata naznaczonym symptomami nowego im-
perializmu ze szczególną ostrożnością. Nie jest to dobry 
moment, by wieścić „postantropocentryzm”, ale jest to 
doskonały moment, by wykorzystać nurty zmierzające do 
„prowincjonalizacji Europy” (chodzi o Europę Zachodnią). 
I tu – jak już zaznaczałam wyżej, widzę naszą szansę. 
Nauczeni doświadczeniem intelektualnej autokolonizacji, 
która miała miejsce w kontekście często dość bezkrytycz-
nej recepcji postmodernizmu i traktowania związanych 
z nim teorii jako „skrzynki z narzędziami”, tym razem 
celem i zadaniem nie może być – powtórzę jeszcze raz – 
powielanie pomysłów powstałych w Europie Zachodniej 
i w Stanach Zjednoczonych, lecz wypracowanie – oczywiście 
wykorzystujące tamtejszy dorobek – własnego podejścia, 
które wynikałoby zarówno z naszych lokalnych (tj. pol-
skich i środkowoeuropejskich) tradycji i zainteresowań, 
jak i zapotrzebowań i doświadczeń. 

Strategiczne jest, jak sądzę, zawiązanie „intelektualnej 
federacji” krajów Europy Środkowo-Wschodniej i pró-
ba występowania na arenie międzynarodowej pewnym 
„frontem” (jest to także główna idea Kongresu w Pozna-
niu). W tym kontekście ważne by było zidentyfikowanie 
tych problemów badawczych, które są dla tego rejonu 
świata wspólne (a w sposób oryginalny podejmowane),  

Ewa Domańska



 53

a jednocześnie ważne w skali globalnej oraz wskazanie ta-
kich idei i podejść, które oferowałyby powtarzalne procedu-
ry badawcze i mogłyby stanowić inspiracje dla prowadzo-
nych obecnie w świecie dyskusji. Wśród problemów tych 
(biorąc pod uwagę sytuację polityczną w Europie) widzę 
na przykład: zagadnienia nowego imperializmu i nowych 
form kolonializmu, migracji, zbudowanie odpowiadających 
naszym czasom idei narodu (postkolonialna idea narodu19, 
zagadnienia transnarodowości i ponadnarodowego oby-
watelstwa) lub porównywalnych form wspólnotowości 
(diaspory), wypracowanie nowych koncepcji nacjonalizmu 
(nacjonalizm symbiotyczny), nowego rozumienia konserwa-
tyzmu, idee historii postsekularnej (przemyślenie miejsca 
religii w sferze publicznej). Kluczowe pozostaje pytanie: 
czy i co nasza historiografia (i ogólnie humanistyka) ma 
w tej sferze światu do zaoferowania?

19 W perspektywie postkolonialnej widziałabym zatem możliwości 
budowania alternatywnego sposobu pisania o historii narodu i dysku-
towania zagadnień nacjonalizmu. Zob. After Independence Making and 
Protecting the Nation in Postcolonial and Postcommunist States, ed. by Low-
ell W. Barrington, Ann Arbor 2006; Beyond Methodological Nationalism: 
Research Methodologies for Cross-Border Studies, ed. by Anna Amelina, 
Devrimsel D. Nergiz, Thomas Faist, Nina Glick Schiller, New York, NY 
2012.

Problem sprawiedliwości epistemicznej i dekolonizacja...





KRYTYKA POSTZALEŻNOŚCIOWA –  
POLSKA ODMIANA 

STUDIÓW POSTKOLONIALNYCH

Hanna Gosk

Jeśli spojrzymy na sytuację literatury polskiej przez 
pryzmat badań postkolonialnych, to okaże się, iż mogą 
one być przydatne do jej analizy, gdy dostosuje się pro-
ponowane przez nie instrumentarium do polskich realiów, 
a cały paradygmat owych badań potraktuje jako inspirujące 
źródło nowych pytań1. Jedną ze szczególności polskiej 
sytuacji jest i ta, że – jak większość sytuacji środkowoeu-
ropejskich związanych z długą dominacją rosyjską w tej 
części kontynentu – rzadko mieści się ona lub nie mieści 
wcale w kręgu zainteresowań badaczy zachodnioeuropej-
skich i amerykańskich. Niewielu z nich, przy okazji analizy 
dyskursów literackich krajów, które w swojej historii miały 
okresy pozostawania pod obcą dominacją, zwróciło uwagę 
na polską specyfikę2.

1 W tych rozważaniach wykorzystuję ustalenia poczynione we 
wcześniejszych publikacjach książkowych Opowieści „skolonizowanego”/
„kolonizatora”. W kręgu studiów postzależnościowych nad literaturą polską 
XX i XXI wieku, Kraków 2010; Wychodzenie z „cienia imperium”. Wątki 
postzależnościowe w literaturze polskiej XX i XXI wieku, Kraków 2015.

2 Do tych nielicznych należy Ewa Thompson, autorka pracy Truba-
durzy imperium. Literatura rosyjska i kolonializm, Kraków 2002, czy pu-
blikacji na łamach prasy, m.in. „Said a sprawa polska”, Europa. Tygo-
dnik Idei 2005, nr 65 (tamże odpowiedź polemiczna Zdzisława Najdera 



56

Jak wiadomo, ziemie polskie w okresie zaborów podle-
gały trzem różnym dominacjom. Jednak przede wszystkim 
relacje ze wschodnimi sąsiadami zadecydowały o pojawie-
niu się w polskiej tożsamości zarówno pierwiastków właści-
wych dla kondycji kolonizatora, jak i skolonizowanego. A że 
interesują mnie narracje powstałe na tym właśnie podłożu, 
na nich się skupię, pozostawiając na inną okazję refleksję 
nad śladami obecności dyskursu imperium austrowęgier-
skiego czy pruskiego w opowieściach polskich subalternów.

Potrzeba dostosowania instrumentarium funkcjonującego 
dziś w badaniach postkolonialnych do polskich realiów 
w taki sposób, by mogło ono animować nowe ujęcia pro-
blematyki badawczej3, wynika również z tej przyczyny, iż 
realia owe (w długim trwaniu rozmaitych form zależności 
czy niesuwerenności) nie były realiami ani stricte koloni-
zatorskimi, ani kolonialnymi w rozumieniu właściwym 
choćby realiom byłego imperium brytyjskiego i jego kolonii, 
jakkolwiek badacze zagadnienia wskazują, iż zaborowa do-
minacja imperium rosyjskiego (czy pruskiego) nad ziemiami 
polskimi miała charakter kolonialny i niespecjalnie różniła 
się od kolonizatorskiej aktywności, powiedzmy, brytyj-
skiej, a polska obecność na ziemiach etnicznie litewskich, 
białoruskich czy ukraińskich – charakter kolonizatorski4. 
Problematyka ta wymaga precyzyjnych dookreśleń, jeśli 

„Kultura i imperializm. Czy Polacy są «postkolonialni»”), „Sarmatyzm 
i postkolonializm. O naturze polskich resentymentów”, Europa. Tygo-
dnik Idei” 2006, nr 46. Tyle że Ewa Thompson używa instrumentów 
postkolonialnych, by budować dyskurs wiktymistyczny, w którym 
ofiara pełni rolę hegemona narodowej/nacjonalistycznej narracji tożsa-
mościowo-twórczej.

3 Sposoby wykorzystywania instrumentarium postkolonialnego do 
polskich badań nad literaturą i kulturą można prześledzić w publika-
cjach wspomnianych w Opowieściach „skolonizowanego/kolonizatora…”. 
W 2009 r. powstała sieć naukowa Centrum Badań Dyskursów Postza-
leżnościowych (z siedzibą na Wydziale Polonistyki UW). Więcej infor-
macji można znaleźć na stronie <http://www.cbdp.polon.uw.edu.pl>.

4 Por. m.in. Daniel Beauvois, Trójkąt ukraiński. Szlachta, carat i lud na 
Wołyniu, Podolu i Kijowszczyźnie 1793-1914, Lublin 2011.

Hanna Gosk



 57

mówić o formach polskiej podległości obcej dominacji na 
przestrzeni XIX i XX wieku.

Chcąc objąć refleksją wszystkie okresy niesuwerenności 
Polski, występujące w różnym zakresie na przestrzeni 
niemal dwu wieków, wybieram termin „sytuacja zależ-
ności”, a nie „sytuacja skolonizowania”, bowiem trudno 
uznać za kolonialne w tym samym stopniu czasy zaborów 
i Polski Ludowej, nie mówiąc już o okresie podległości 
dominacji niemiecko-radzieckiej w latach okupacji 1939-
1945. Niezależnie od tego, iż wszystkie te okresy wyka-
zują pewne cechy wspólne, gdy spojrzeć na nie przez 
pryzmat zdominowania o charakterze zależnościowym, 
wykazują również własną specyfikę, toteż instrumenty 
krytyki postzależnościowej, która uwzględnia takie niu-
anse, wydają się lepiej odpowiadać polskim realiom niż 
instrumenty studiów postkolonialnych. 

Proponuję, by sytuacji dwudziestolecia międzywojennego 
i tej po roku 1989 w Polsce nie nazywać postkolonialną, 
a w pierwszym przypadku używać raczej określenia post
zaborowa, w drugim zaś – postzależnościowa.

Okoliczności, w których I i II Rzeczpospolita same 
stanowiły centra władzy/przemocy działającej (także) 
poprzez dyskurs, tzn. narzucały innym terytoriom oraz 
ich mieszkańcom (zdominowanym politycznie, kulturowo 
i uperyferyjnionym) swoje sposoby opisu rzeczywisto-
ści, znalazły literackie odzwierciedlenie z jednej strony 
w utworach epok dawnych, z drugiej – w szczególnej wersji 
zostały opowiedziane np. w zapisach międzywojennych, 
a potem w literaturze emigracyjnej po II wojnie światowej, 
gdzie najczęściej (choć nie wyłącznie) spoglądano na nie 
przez pryzmat nostalgii po utracie dużej części terytoriów 
wschodnich i opanowaniu ich przez Związek Radziecki. 
Literatura krajowa zajęła się na swój sposób tą problematyką 
w prozie tzw. małych ojczyzn, a po roku 1989 prze-pisała 
ją, sytuując w kręgu refleksji o Europie Środkowej.

 Należy zdawać sobie sprawę, iż do pełnego obrazu 
dyskursu imperium, narzucającego innym swój opis 

Krytyka postzależnościowa...



58

rzeczywistości, potrzebny jest wgląd w opowieści zdomi-
nowanych/opresjonowanych, a więc w tym przypadku 
nie tylko narracje polskie, ale też porównawcze studia 
np. nad świadectwami/zapisami litewskimi, ukraińskimi, 
białoruskimi choćby okresu międzywojnia.

Polska specyfika polega na tym, że składają się na nią 
zarówno sytuacje dominacyjne, jak i zależnościowe oraz 
mieszane, by tak rzec, które wypracowały własne dyskursy. 
Są wśród nich:
−	 po pierwsze, sytuacja przedzaborowa, w której Rzeczpo-

spolita szlachecka odgrywała okresowo rolę imperialną, 
uzależniając od siebie ziemie sąsiednie i czyniąc z nich 
swoje peryferia;

−	 po drugie, sytuacja zaborowa, w której Rzeczypospolitej 
przypadła rola opresjonowanego; 

−	 po trzecie, międzywojenny wariant mieszany: sytuacja 
postzaborowa i na powrót (choć w znacznie węższym 
zakresie) imperialna wobec niepolskich mieszkańców 
tzw. kresów wschodnich; 

−	 po czwarte, po dwudziestu latach przerwy, sytuacja 
ponownie opresjonowanego/zdominowanego podczas 
okupacji niemiecko-radzieckiej oraz sytuacja niepeł-
nej suwerenności PRL w latach 1945-1989; przy czym 
lata istnienia Polski Ludowej to okres, który rozpoczął 
się po zakończeniu okupacji niemieckiej i cechował się 
do roku 1989 uzależnieniem politycznym od Związku 
Radzieckiego, a więc okres szczególny w jednoczesnym 
trwaniu postzależności (w stosunku do okresu okupacji) 
i bieżącej zależności w wielu sferach życia politycznego 
i gospodarczego od ZSRR;

−	 wreszcie, po raz wtóry, po roku 1989, sytuacja post-
zależnościowa, w której z rozmaitym skutkiem przy-
wołuje się w literaturze (i nie tylko) pamięć pełnienia 
w przeszłości wspomnianych ról (dominującego oraz  
zdominowanego).

Hanna Gosk



 59

I. Dyskursy kształtujące tożsamość polskich  
dominatorów/podporządkowanych

Dyskursy wytworzone w wymienionych sytuacjach, 
animowane pozycją zajmowaną przez Polaków na danym 
etapie dziejów w relacji: opresor – opresjonowany, a także 
(za każdym razem) pamięcią o przeszłości, zaznaczyły się 
w narracjach literackich poszczególnych epok. Tak więc 
na przestrzeni ostatnich mniej więcej dwustu lat w pol-
skiej rzeczywistości wystąpiło kilka odmian dyskursów 
(także w wersji literackiej) uwzględnianych po części 
przez badania postkolonialne, a w całości przez krytykę 
postzależnościową, i z tych to dyskursów wyrasta polska 
współczesność. Należą do nich:
1)	 dyskurs imperialny (dla uproszczenia jego polską 

wersję określam w poruszanych tu kontekstach mia-
nem dyskursu kresowego), w którym występuje wiele 
wariantów opowieści wykorzystujących go na roz-
maite sposoby – od konstytuujących po nostalgiczne  
i prześmiewcze; 

2)	 kontrdyskurs (w odmianie zaborowej i PRL-owskiej);
3)	 dyskurs postzaborowy/postzależnościowy (odpowied-

nio: w okresie międzywojennym i po roku 1989). 
Sytuacja pozostawania w kręgu obcej przemocy i wpły-

wów politycznych wystąpiła na ziemiach polskich historycz-
nie później (1795-1918, potem 1939-1945 i okres niepełnej 
suwerenności 1945-1989) niż pełnienie roli imperialnego 
centrum (Rzeczpospolita szlachecka i w skromniejszej wersji 
II RP), toteż miała przemożny wpływ na ukształtowanie 
współczesnej polskiej mentalité budowanej z uwzględnie-
niem bagażu stu dwudziestu trzech lat zaborów, pięciu 
lat wojennej okupacji i niemal pół wieku powojennej 
zależności politycznej od Związku Radzieckiego. Stąd też 
na pierwszy plan dwudziestowiecznych (i późniejszych) 
literackich opowieści dotykających realiów życia społeczno-
-politycznego oraz kulturalnego zdają się wysuwać dys-
kursy właściwe dla opresjonowanych przez wschodniego 

Krytyka postzależnościowa...



60

sąsiada, a więc kontrdyskurs5 wymierzony w dyskurs ofi-
cjalnie dominujący, tj. dyskurs kontestowanej władzy, 
oraz dyskurs postzależnościowy pojawiający się w wa-
runkach zniesienia zależności w wymiarze realnym, co 
nie musi oznaczać (i nie oznacza) natychmiastowe-
go usunięcia jej śladów pozostawionych w wymiarze  
psychospołecznym.

Warto zwrócić uwagę na fakt, iż dyskurs narzucający 
zależność polityczno-kulturową, dla uproszczenia nazywam 
go dyskursem imperium, zawsze pozostaje w ścisłym 
związku z podważającym go kontrdyskursem, budowanym 
przez świadomych swojej sytuacji uzależnienia i niezga-
dzających się na nią opresjonowanych oraz z dyskursem 
postzależnościowym tworzonym przez nich po wycofaniu 
się/rozpadzie imperium. Można by pewnie wskazać także 
dyskurs postimperialny, konstruowany czasem na własny 
temat i użytek przez upadłe imperia.

Polski kontrdyskurs i dyskurs postzaborowy/postzależ-
nościowy to odmienne dyskursy, które różnią się od siebie 
w zależności od momentu powstania (epoka zaborów, 
międzywojnie, PRL, czasy po roku 1989) retoryką, kształtem 
wypracowanych wzorów opowiadania niesuwerennego 
świata, rozłożeniem akcentów temporalnych (w wersji 
skrajnej: kontrdyskurs wyrasta z teraźniejszości, dla po-
krzepienia opresjonowanych posługuje się obrazami ich 
własnej, wartościowanej pozytywnie, przeszłości – vide: 
powieści Henryka Sienkiewicza – i skierowany bywa ku 
przyszłości; gdy dyskurs postzależnościowy, choć wydaje 
się korzystać z dobrodziejstw teraźniejszości, cały zwróco-
ny jest w przeszłość i z niej czerpie pożywkę, często ślepy 
i głuchy na wyzwania przyszłości).

5 Jak pisze Bill Ashcroft, kontrdyskurs nie polega na wyłączeniu 
i polaryzacji, lecz zaangażowaniu i reartykulacji. W polskich realiach 
łączyło się to z partycypowaniem w dyskursie dominującym, dyskur-
sie narzuconym przez niechcianą władzę także wówczas, gdy się go 
zwalczało. Por. B. Ashcroft, On Post-Colonial Futures. Transformation of 
Colonial Culture, London–New York 2001, s.112. 

Hanna Gosk



 61

Na pierwszy rzut oka można odnieść wrażenie, że w do-
bie PRL-u od początku kontestowano dyskurs narzucony 
przez wschodnie imperium, stąd bogactwo odmian kontr
dyskursu, a po transformacji ustrojowej 1989 roku – dys-
kursu postzależnościowego. Przy wnikliwszym oglądzie 
obnażają one jednak rzeczywistą moc dyskursu imperium/
dyskursu władzy uodpornionego na ataki i niejako oswojo-
nego dzięki długotrwałemu symbiotycznemu współegzysto-
waniu z kontrdyskursem żywiącym się głównie rozmaicie 
ujmowanym obrazem wroga/Onego/prymitywnego Azjaty/
tępego politruka, a zaniedbującym trudniejsze działania, 
wymierzone w rozmaite formy przyzwolenia na życie 
ułatwione, koegzystencję; działania ukierunkowane na 
zbadanie form i stopnia zniewolenia, które wskazałyby 
zrodzone przez nie – a trudno uchwytne – zagrożenia, 
uświadamiające przezroczystość ubezwłasnowolnienia 
i długie – a nieoczywiste – trwanie jego skutków.

Krytyka postzależnościowa, umiejętnie zastosowana do 
polskich realiów, pokazuje uwikłania literackiego kontr-
dyskursu oraz dyskursu postzależnościowego w dyskurs 
imperium palimpsestowo obecny w każdym z nich.

II. Czas postzależnościowy

W aktualnym polskim czasie postzależności jednocześnie, 
choć w rozmaitym nasileniu, daje o sobie znać spadek po 
okresie zaborów (1795-1918), okupacji niemiecko-radziec-
kiej (1939-1945) i niepełnej suwerenności Polski Ludowej. 
Dziedzictwo zależności (ale też pamięć o roli dominatora 
na kresach wschodnich) kumuluje się w długim trwaniu, 
ewoluuje, wchodząc w związki z nową teraźniejszością 
i utrwala się w różnych konfiguracjach. Czyni to na rozmaite 
sposoby, odciskając swój ślad na zachowaniach społecznych, 
stosunku do władzy, rozumieniu narodu i społeczeństwa, 
postawach wobec Wschodu i Zachodu jako konstruktów 
cywilizacyjno-kulturowych, poczuciu tożsamości jednost-

Krytyka postzależnościowa...



62

kowej i zbiorowej, relacjach z obcymi/innymi, by wskazać 
przykładowe sfery jego psychospołecznego oddziaływania. 

Czas nacechowany postzależnościowo może wykazywać 
charakterystyczne dla siebie właściwości (albo je pozorować) 
także w okresie rzeczywistego trwania jakiejś odmiany 
zależności. To przypadek dotyczący doby Polski Ludowej, 
gdy uwzględnić relacje Polaków z Niemcami i Związkiem 
Radzieckim, a także całego okresu od roku 1918 po dzień 
dzisiejszy, jeśli wziąć pod uwagę stosunek Polski (jako 
kraju peryferyjnego) wobec euroamerykańskiego Zachodu6. 

Postzależnościowe cechy czasu czynią go czasem o okre-
ślonej specyfice, której nie oddają w pełni zegary zapro-
jektowane neutralnie pod względem ideowo-politycznym. 
Czas postzależnościowy jest nieneutralny semantycznie, 
nieprzezroczysty, jeśli mu się lepiej przyjrzeć, i wcale nie 
musi płynąć do przodu, a jeśli to czyni, to często w rytmie 
retardacyjnym, bo przeszłość (a nie przyszłość czy teraźniej-
szość) wydaje się jego najbardziej znaczącym wymiarem. 
Czas postzależnościowy jest fragmentaryczny, selektywny, 
rozciągliwy w sensie zmiennej pojemności, odznacza się 
walorami stanowiąco-wykluczającymi i… wydaje się mieć 
strukturę nieliniową, a także swoiste zagęszczenia sytu-
acyjne. Jest to bowiem czas o szczególnym nacechowaniu 
sytuacyjnym. Wskażę jego dziesięć cech konstytutywnych.
	 1.	 Czas postzależnościowy jest „dziurawy”, tzn. brak 

w nim ciągłości, ponieważ usiłuje się odciąć od niechcia-
nego sąsiedztwa (czasu zależności) z jego wpływami 
i pozostałościami, które próbuje zanegować, przemilczeć 
lub wymazać.

	 2.	 Jest emocjonalny, bowiem rozstrzyga się w nim dy-
lematy z poziomu winy i kary, błędu i wybaczenia, 
oskarżenia i samooskarżenia. Czas postzależnościowy 
to czas ujawniania się afektu, emocji wywołanych 
transformacją (pragnienia zemsty, odwetu, nienawiści, 

6 Wiele uwagi poświęca temu zagadnieniu Jan Sowa w książce Fan-
tomowe ciało króla. Peryferyjne zmagania nowoczesną formą, Kraków 2011.

Hanna Gosk



 63

frustracji, gwałtownego odreagowywania upokorzeń, 
eksponowania własnych, dotąd tłumionych, prze-
wag, etc.)

	 3.	 Jest konstruktem polityki historycznej mimo wraże-
nia, iż płynie w sposób naturalny. Jego konstrukcyjny 
charakter dochodzi do głosu choćby w dniach świąt 
narodowych, rocznic wydarzeń historycznych, upa-
miętniających takie, a nie inne fakty.

	 4.	 To czas wypełniony pracą nad pamięcią zbiorową 
i odpowiadającym jej wymaganiom rozumieniem pa-
triotyzmu.

	 5.	 Jak zostało powiedziane, często wraca do przeszłości, 
by dokonać redefinicji minionych zdarzeń, zawłasz-
czonych interpretacyjnie przez obce lub niesuweren-
ne dyskursy (po roku 1989 w Polsce wprowadza się 
w obszar kolektywnej świadomości polskiej winy, nie 
tylko wiedzę o męczeńskich ofiarach i bohaterskich 
czynach, dochodzi do koncentracji uwagi na wcześniej 
pomijanych milczeniem momentach historii i opatry-
wania ich nową narracją, jak w przypadku powstania 
warszawskiego, rzezi wołyńskiej, mordu katyńskiego, 
a także zdarzeń w Jedwabnem i in., ale też narracje 
na temat win natrafiają na opór i określa się je jako 
dyfamacyjne).

	 6.	 Czas postzależnościowy z jednej strony jest pospieszny 
w nadrabianiu zaległości cywilizacyjnych, lecz często 
w sposób naśladowczy (a więc akceptujący uzależnienie 
od wzorów uznanych za wiodące w cywilizacji euro-
amerykańskiej); z drugiej – uruchamia silne procesy 
opóźniające, próbując zachować w stanie nienaruszo-
nym to,co zwykło się utożsamiać z tradycyjną wersją 
polskości wyrosłą na szańcach obrony przed obcymi, 
wrogimi, pielęgnującą pamięć przede wszystkim he-
roicznej przeszłości I i II Rzeczypospolitej.

	 7.	 Czas postzależnościowy niechętnie przyznaje się do tej 
nazwy, bowiem wydaje mu się ona nazwą inwektywną, 
wiążącą go bezzasadnie z przeszłością, gdy on przecież 

Krytyka postzależnościowa...



64

prze do przodu, cały zanurzony w teraźniejszości 
i skierowany w przyszłość. Choć to pozór, często nie 
dostrzega pozorności swego deklarowanego ukierun-
kowania i nie docenia sprawczej mocy przeszłości, 
która w rzeczywistości w dużym stopniu decyduje 
o jego charakterze.

	 8.	 Chce być lepszy, niż jest. Dysponować pełną wolnością 
pamiętania i zapominania, zacierania niewygodnych 
śladów i rekonstruowania tych odpowiadających na 
aktualne zapotrzebowanie. A więc stanowi i wyklucza, 
uruchamiając duży potencjał interpretacyjny i stosując 
przemoc epistemiczną.

	 9.	 Jest elastyczny i pojemny, przede wszystkim zaś hy-
brydyczny, ponieważ zawiera w sobie (mimo prób 
odrzucenia balastu nieakceptowanej przeszłości z jej 
trudnymi do przyjęcia koncesjami na rzecz niewolą-
cych) rozmaite „ciała obce”, „podejrzanej konduity”, 
wiążące się z niechcianymi aspektami zniewolonej/
niesuwerennej przeszłości i jej porządków.

	10.	 Wreszcie, jest stosunkowo subiektywny, rozpada się 
na warianty światopoglądowe, aprobuje wykorzysty-
wanie dziedzictwa przeszłości do legitymizowania 
różnych opcji ideowo-politycznych lub atakowania  
przeciwników7.

III. Perspektywa postzależnościowa

Perspektywa postzależnościowa bywa przydatna w ba-
daniach literaturoznawczych, socjologicznych, psycho-
logicznych, historycznych zajmujących się strukturami 

7 Przykłady takiego wykorzystania dziedzictwa czasu zaborów 
zarówno przez piłsudczyków, jak i endecję w celu dezawuowania 
przeciwnika politycznego omawia Krzysztof Stępnik w artykule „Po 
zamachu majowym. Młot postzależności w walce politycznej”, w:  
(P)o zaborach, (p)o okupacji, (p)o PRL. Polski dyskurs postzależnościowy daw-
niej i dziś, red. H.Gosk, E. Kraskowska, Krakow 2013.

Hanna Gosk



 65

poznawczymi, których charakter wynika z okoliczności 
pozostawania dysponującego nimi podmiotu najpierw 
w stadium długotrwałej zależności/niesuwerenności, po-
tem zaś pragnącego ten stan rzeczy zmienić i odreagować. 
Obydwa stadia/procesy w swoim historycznie umoty-
wowanym kształcie funkcjonują w polskich realiach jako 
naturalne, pierwsze, tzn. takie, w które podmiot zostaje 
wyposażony w procesie kulturalizacji dzięki Ważnym 
Innym ze swego najbliższego otoczenia. Obydwa znalazły 
też odzwierciedlenie w polskich utworach literackich. Per-
spektywa postzależnościowa uwzględniona w ich lekturze 
oraz interpretacji pozwala wskazać problemy decydujące 
o specyfice polskiego, a po części i środkowoeuropejskiego 
oglądu rzeczywistości.

Na przykład upodobanie do spoglądania wstecz, ku 
suwerennej przeszłości, w której da się wskazać momenty 
chwały, gdy teraźniejszość cierpi na ich niedosyt. Albo 
niezwykły wprost wysiłek interpretacyjny w realiach 
polskich począwszy od XIX wieku po dziś dzień wkła-
dany w rewaluację licznych porażek na polu militarnym, 
politycznym, by nie wspomnieć o gospodarczym, czy 
ogólnocywilizacyjnym i dowartościowujący trud prze-
-pisania narracji im poświęconej w sposób, który sytuuje 
ją w rejonach wysokich, patetycznych, wzniosłych. Taka 
heroizacja klęsk niesie rozmaite skutki. Z jednej strony 
nobilituje przegranych, ogranicza pole krytyki ich poczy-
nań i koncentruje wysiłek społeczny na upamiętnianiu 
martyrologii, a nie np. rewidowaniu postaw skutkujących 
porażkami. Z drugiej – redefiniuje status ofiary, przekształ-
cając ją niepostrzeżenie w hegemona dominującej opowie-
ści, kogoś narzucającego ton, dyktującego skalę wartości, 
decydującego o tym, co godne, honorowe, właściwe, a co 
na takie miano nie zasługuje. W tej narracji podleganie 
wiktymizacji to wartość. Zabiega się więc o utrzymanie 
pozycji ofiary, konkuruje z innymi w licytowaniu krzywd 
predestynujących do tego miana (taki wątek ujawnia się 
m.in. w relacjach polsko-żydowskich).

Krytyka postzależnościowa...



66

Istnienie ofiar nie jest możliwe bez tych, którzy je nimi 
uczynili – opresorów, oprawców, zwycięzców używających 
przemocy, by wyeliminować przeciwników mogących 
stawiać opór. Studia postzależnościowe dzielą z postko-
lonialnymi przekonanie, że binarny podział: przymus – 
odwet minimalizuje rolę „przyzwolenia skolonizowanego 
(uzależnionego) na kolonializm”8 (uzależnienie) i nie 
poddaje oglądowi mechanizmów owego przyzwolenia. 
Tymczasem kondycja postzależnościowa oznacza też 
uczestnictwo, a nawet współudział w złu/zniewoleniu 
dotyczącym przeszłości. 

I jeszcze jedno: polska tożsamość zawieszona mię-
dzy Wschodem a Zachodem, tak bardzo podkreślająca 
charakteryzującą ją swoistość, jakby w obawie, że ktoś 
podważy to przeświadczenie o wyjątkowości. Tożsamość 
społeczna, częściej niż do jakichkolwiek innych aspirująca 
do wzorów wypracowanych na Zachodzie9 (lecz rzadko 
przez ów Zachód traktowana po partnersku) skłania, by 
przyjrzeć się jej jako szczególnemu wariantowi tożsamości 
modernistycznej, będącej rezultatem interakcji między do-
minującym a zdominowanym10. Jawna i ukryta dominacja/
zdominowanie oraz skutki tego interaktywnego procesu 
to istotne doświadczenie XX wieku nie tylko w europej-
skim kręgu kulturowym. Ale właśnie w nowoczesnej 
literaturze europejskiej zagadnieniu władzy, relacjom 
między figurami pana i niewolnika nadano rangę jednego  
z centralnych. 

8 Mówi o tym Leela Ghandi, powołując się na ustalenia Simona Du-
ringa, op. cit., s. 154. 

9 Określenia „Zachód” używam ze świadomością jego konstrukcyj-
nego charakteru. Ów konstrukt można poddać analizie analogicznej do 
tej, jakiej dokonał Edward Said w odniesieniu do określenia „Wschód”. 
Por. E.W. Said, Orientalizm, tłum. Monika Wyrwas-Wiśniewska, Po-
znań 2005.

10 O tak skonstruowanej tożsamości pisze Simon During w pracy: 
Waiting for the Post-: Some Relations between Modernity, Colonization, and 
Writing, w: Ian Adam, Helen Tiffin (eds.), Past the Last Post-Theorizing 
and Post-Colonialism and Post-Modernism, Calgary, 1990, s. 34.

Hanna Gosk



 67

Kontekst historyczny oraz polityczno-społeczny owych 
procesów modernizacyjnych, zachodzących na ziemiach 
polskich od końca wieku XIX po dzień dzisiejszy sprawiał, 
iż wyzwalaniu się z rozmaitych form opresji zarówno 
w życiu, jak i w literaturze towarzyszyły znaczące efekty 
długotrwałego pozostawania w stanie zależności, które 
odciskały swoje ślady na procesach emancypacyjnych, 
decydując o ich swoistości. Ten właśnie aspekt zjawiska 
jest możliwy do wychwycenia dzięki zastosowaniu instru-
mentarium proponowanego przez studia postzależnościowe. 

W formie postscriptum dodam, że studia te wydają się 
przydatne nie tylko w analizach sytuacji potocznie utoż-
samianych przez świat z kolonialnymi, ale też w takich, 
które należałoby nazwać kolonizacją wewnętrzną albo, 
lepiej, zespołem relacji zachodzących między zależnym 
i uzależniającym, gdy chcemy na przykład zająć się dzie-
dzictwem chłopskim w szeroko rozumianym polskim życiu 
społecznym, przyjrzeć się „kulturze folwarku” i „pańskiego 
dworu”, ciągle jakoś wzorcotwórczej roli (nieistniejącego 
od lat) ziemiaństwa, (uświadamianej lub nie) obecności 
w polskim wieku XXI dziedzictwa pańskiej pogardy, 
chłopskich upokorzeń i resentymentów 11.

11 Zwracali na to uwagę: Jan Sowa, op. cit., Andrzej Leder w Prześnio-
nej rewolucji. Ćwiczeniach z logiki historycznej, Warszawa 2014, i Andrzej 
Stasiuk we Wschodzie, Wołowiec 2014. Ślady tego problemu można zna-
leźć w wielu utworach literatury polskiej.

Krytyka postzależnościowa...





O PERSPEKTYWĘ DLA POLSKI

Jan Kieniewicz

Myśl o przedyskutowaniu szeroko pojętej problematy-
ki postkolonialności towarzyszyła mi od dawna i jestem 
wdzięczny wszystkim, którzy mnie podtrzymywali w tym 
postanowieniu1. Nie będąc jednak badaczem praktykują-
cym to podejście w dowolnej dziedzinie humanistyki, chcę 
raczej wesprzeć postulat rozszerzenia debaty, niż zabierać 
w niej głos. Inaczej rzecz się ma, jeśli chodzi o refleksję 
o Polsce. Chodzi mi o Polskę widzianą w perspektywie 
postkolonialnej. Czy taka propozycja ma sens? Czy jest 
logicznym następstwem przyjęcia pewnej opcji metodolo-
gicznej? A może raczej powinniśmy mówić o perspekty-
wie ideologicznej, w której trzeba dokonać całościowego 
przewartościowania spojrzenia na Polskę, na jej przeszłość 
i przyszłość? To kwestia ciągłości i nieciągłości w naszej 
świadomości dziejów, to zarazem kluczowy problem naszej 
zbiorowej obecności w świecie. Nie miejsca w rankingu, 
a właśnie obecności.

Wstępnym warunkiem do postawienia takich pytań jest 
istnienie Polski. Rzecz ta nie jest oczywista. Stawiałem to 
pytanie w 1985 roku, a wtedy odpowiedź twierdząca była 
przecież rodzajem zaklinania rzeczywistości. Ponawiam 
je po 30 latach, ponieważ chodzi o Polskę nie tylko jako 

1 Podziękowania kieruję przede wszystkim do profesor Ewy Do-
mańskiej.



70

podmiot badań, ale zarazem o przestrzeń mojej własnej 
identyfikacji. 

Pytanie o Polskę – jaka jest? – uważam za warunek mego 
istnienia2. Mogłem raz czy drugi w życiu dokonać zwrotu 
i wybrać inną trajektorię, co nie koniecznie znaczyło zerwać 
z polskością. Ale powiedzmy, że mogłem wybrać inną 
tożsamość, kulturę, a nawet przynależność cywilizacyjną. 
Jeśli tego nie zrobiłem, to znaczy, że „takość” i „swojość” 
Polski były faktem. Czy spojrzenie postkolonialne cokol-
wiek zmienia?

Po pierwsze zatem uważam, że:
1.	Postkolonializm jako metoda, podejście czy dyskurs, ma 

w Polsce perspektywy pod warunkiem, że nie będzie 
ona postkolonialna. 

2.	Rozszerzanie polskich postcolonial studies o tematykę 
polską jest i będzie celowe przede wszystkim wtedy, 
gdy wzorom pozyskanym z mainstreamu potrafimy 
nadać własną postać. 
Żadne podejście nie wydaje mi się spóźnione, jeśli w ba-

daniach przynosi dobre rezultaty. Nasze opóźnienie samo 
w sobie jest ciekawym tematem dyskusji nad różnymi 
postaciami zacofania. Zwracam uwagę zresztą, że bycie 
o czasie, a nawet przed, nie przynosi premii, jeśli się nie 
jest we właściwym miejscu! A bywało, że się nie znajdo-
waliśmy tam, gdzie trzeba, z przyczyn tak prozaicznych 
jak stan wojenny… Że nie wspomnę o rozbiorach, które 
polskich badaczy świata zmuszały do pracy na rachunek 
innych nacji. Obawiam się wrażenia, że podejście post-
kolonialne, lub jego dalsze warianty (postzależnościowe, 
transkolonialne i podobne) jest, czy może być, uzasadnia-
ne właśnie tym, że Polska jest – czy tylko była? – krajem 
postkolonialnym. To uzasadnienie wyboru podejścia do 
badań nad przeszłością kolonialną badanego podmiotu, 

2 O czym szerzej piszę w: J. Kieniewicz, Wyraz na ustach zapomniany. 
Polskiej inteligencji zmagania z Ojczyzną, Warszawa 2013; idem, Rozlicze-
nie. Doświadczenia i praktyki 1976-1996, Warszawa 2015.

Jan Kieniewicz



 71

szeroko rozbudowane w wielu opracowaniach, nie wydaje 
mi się przekonujące. 

Pytanie jest otwarte i bardzo istotne. Zbyt pochopne roz-
strzygnięcia, a takie przeważają, nie pomagają w ustaleniu 
najistotniejszego, czyli charakteru dziedzictwa. Nie jest to 
sprawa do woluntarystycznych decyzji. Należy się nam 
sumienna refleksja nad świadomością własnej przeszłości, 
zwłaszcza wtedy, gdy z niej mamy zamiar czerpać materiał 
do konstruowania przyszłości. Brak pomysłu na przy-
szłość, przekonanie, że zostanie nam dostarczony „model 
do składania”, wskazywałby moim zdaniem właśnie na 
postkolonialne obciążenie. Choć, być może, jest to naturalne 
następstwo peryferyjnego statusu Polski? Nie da się jednak 
wykluczyć, że jest to tylko pochodna procesu rozpadu więzi 
narodowej. Wreszcie na koniec, rzecz nie najmniej istotna, 
czy ta niepewność co do naszej tożsamości zbiorowej nie jest 
konsekwencją niezakończonej transformacji? Jestem zdania, 
że proces przejścia, rozpoczęty symbolicznie 4 czerwca 1989, 
nie został zakończony. Niespełnienie przekształcenia, a co 
gorsza brak świadomości tego, co się stało i nadal dzieje, 
może być istotną przyczyną tego wahania. Czy Polska tylko 
była czy też nadal jest krajem postkolonialnym?

Zaproponowana debata ma w moim przekonaniu do-
prowadzić nie tylko do przeglądu stanowisk, ale także 
zaoferować pole refleksji nad przyszłością.

Wszystko to brzmi jak romantyczne sny o Polsce prze-
mienionych kołodziejów. W istocie jednak jest nawiąza-
niem do bardzo pragmatycznych głosów sugerujących 
nieodzowność wyjścia poza ograniczenia wynikające 
z położenia peryferyjnego. 

Spełnienie tych postulatów wymaga zastanowienia się: 
1.	Czy Polska może lub powinna być sklasyfikowana jako 

kraj postkolonialny?
2.	Jeśli nie, to czy narzędzia analizy postkolonialnej będą 

nam użyteczne?
3.	Jeśli jednak tak, to co z tego wynika nie dla badań, ale 

dla perspektyw Polski? 

O perspektywę dla Polski



72

Powtarzam, perspektywa postkolonialna w badaniach 
może być interesująca, o ile Polska nie jest dziś krajem 
postkolonialnym. Jeśli bowiem nim jest, to obawiałbym 
się użycia narzędzi wypracowanych w zupełnie innych 
rzeczywistościach. Co innego komparatystyka, przypo-
mnę przy okazji, że porównanie brazylijskiej fazendy 
z polskim folwarkiem przeprowadził Marcin Kula przed 
45 laty…3 Chcę powiedzieć, że jeśli Rzeczpospolita była 
kolonialna, a porozbiorowa rzeczywistość polska aż do 
1989 została naznaczona kolonializmem, to narzędzia 
badawcze powinny zostać wypracowane tutaj. Aplikacja, 
czy implementacja, w Polsce rozwiązań powstałych dla 
badań nad Indiami, Nigerią czy Brazylią wymaga nieby-
wałej ostrożności. To, co składa się na postkolonializm, 
co poznajemy jako studia postkolonialne, jest, czy raczej 
było, przynajmniej jeśli chodzi o badania społeczne i hi-
storyczne krajów pozaeuropejskich, syntezą ogromnego 
dorobku w wielu dyscyplinach. Syntezą chwilami mocno  
stronniczą.

Innym aspektem tej kwestii jest zastanowienie się nad 
podstawami klasyfikowania obecnej Polski jako rzeczywi-
stości postkolonialnej.

To zaś oznacza, że uznajemy za wskazane użycie narzędzi 
postkolonialnych do interpretacji przeszłości. Dlaczego? 
Ponieważ przyjęliśmy któreś z założeń i na tej podstawie 
zdefiniowaliśmy dawną Polskę jako kraj kolejno kolonial-
ny, kolonizujący i poddany kolonizacji. Z tej racji chcemy 
uznawać się za ofiarę kolonializmu, przyjmując zarazem, 
że musimy odpowiedzieć za wszystko spowodowane przez 
własną kolonialność.

Tak w wielkim uproszczeniu przedstawia się stan de-
baty. Zgadzam się, że jest ona spóźniona o trzy – cztery 
dekady. Można to wyjaśnić i uzasadnić, ale nie zmienia  
to faktu.

3 M. Kula, Początki czarnego niewolnictwa w Brazylii. Okres gospodarki 
cukrowej XVI-XVII w., Wrocław 1970.

Jan Kieniewicz



 73

Co proponuję?
Polska to jest określenie rzeczywistości teraźniejszej, 

ewentualnie równoznaczne z pojęciem Ojczyzny. Nato-
miast wszystkie rzeczywistości przeszłe, bliższe czy dalsze, 
przypisujemy temu naszemu wyobrażeniu. I oczywiście 
różnimy się w nich, czasem drastycznie. Na przykład 
w kwestii interpretacji rzeczywistości PRL. Dla niektórych 
to wyłącznie wyobrażenie, dla mnie to więcej niż połowa 
życia. Podobne różnice zdań mogą się odnosić do II RP, 
a jeszcze bardziej do jakkolwiek rozumianej Polski pod 
zaborami. Wreszcie dawna Rzeczpospolita, dziś traktowa-
na jako Polska, nawet gdy mówimy „Obojga Narodów”. 
Wszystkie te rzeczywistości, realne czy wyobrażone, 
mają kontekst europejski. Transponowanie dzisiejszego 
wyobrażenia Polski na całą tę przeszłość jest wprawdzie 
powszechnie praktykowane, ale jako historyk staram się 
oddzielać narracje od rzeczywistości. Nic nie istnieje poza 
narracjami? Trudno, pozostaję przy szukaniu tego, co 
w przeszłości nie będzie projekcją moich marzeń.

Stąd propozycja, by o perspektywie dla Polski pomyśleć, 
przeglądając przeszłość pod kątem kolonialnym. Czyli 
zastanawiając się nie nad jej interpretacją w dziś przyjmo-
wanych kategoriach, ale z punktu widzenia odpowiadania 
rzeczywistości kolonialnej, jaką była.

I. Rzeczpospolita jako kolonialne dziedzictwo  
Polaków

Polacy uznali Rzeczpospolitą za swoje dziedzictwo, tak 
jak swą kolebkę widzieli w monarchii Piastów i Corona 
Regni Poloniae. Ich prawo i nasz wybór, jeśli wola. Nie 
możemy jednak się opierać, jeśli inni tęże Rzeczpospolitą 
mają za swoją, choćby z tytułu przywiązania do Wiel-
kiego Księstwa Litewskiego. Moim zdaniem dziedzictwo 
to jest duchowe, a tym samym nie traci niczego, będąc  
udziałem wielu.

O perspektywę dla Polski



74

W kolejności zatem, czy Rzeczpospolita przedrozbiorowa, 
czy to od 1569 lub 1501, czy jeszcze wcześniej, może lub 
powinna być uznana za kraj kolonialny?

Moim zdaniem nie powinna. 
Jako państwo nie stworzyła imperium, jej obywatele tej 

postaci władzy byli przeciwni. Nie uważali się za podda-
nych władcy. Natomiast uczestniczyli w ekspansji i stawiali 
czoła ekspansji. 

Rycerstwo małopolskie mocno wsparło ekspansję, która 
od XIV do XVI złączyła z Koroną ziemie Rusi Czerwo-
nej. Powstawała struktura państwowa związana z osią 
handlową Gdańsk – Kaffa, ciągiem osadnictwa dorzecza 
Wisły i Dniestru. W tym samym czasie bojarzy litewscy 
ustanowili władzę wielkiego księcia nad częścią ziem ru-
skich nieobjętych kontrolą Złotej Ordy. Powstawała struk-
tura polityczna związana z osią Dniepru. Obie ekspansje 
potrzebowały związku z Bałtykiem, obie były zagrożone 
ekspansją Zakonu. Tak doszło do pierwszej Unii. 

Rycerstwo polskie stworzyło strukturę obywatelską, stan 
szlachecki, nie w sprzeciwie wobec rodzącej się Europy, 
ale w logicznej reakcji na te same okoliczności. Projekt 
Rzeczy Pospolitej, realizowany przez pokolenia przed 
Unią Lubelską, możemy uważać za europejski. Nie była to 
kopia jakiegokolwiek rozwiązania przyjmowanego wtedy 
we właśnie powstającej Europie. Takich projektów, potem 
speryferyzowanych albo wykluczonych, było wiele. Choćby 
w Italii i Hiszpanii.

Czym uzasadniam pogląd o europejskości projektu 
Rzeczypospolitej?

Czy ludzie ci, na przykład, jakkolwiek by się identy-
fikowali, potrafili zakwestionować samych siebie? Swój 
świat? Własny system wartości? Uważam, że tak. Nie  
mieli lęku.

Czy czuli się dostatecznie silni, by otworzyć się na Innych 
i podjąć z nimi relację dialogiczną? Chyba tak. Intereso-
wali się światem, choć obstawali przy swojskich obrazach. 
Nie dziwiło ich, gdy to, co pomyśleli, zyskiwało uznanie 

Jan Kieniewicz



 75

w świecie. Ale nie to uznanie było dla nich kryterium 
decydującym. Mieli swój język.

Czy w swoim poczuciu własnej wartości okazywali goto-
wość do przejmowania od Obcych dowolnych elementów 
kultury? Bez obawy, że na przykład orientalne przejęcia 
otworzą drogę wrogom ich religii i stylu życia? Oczywi-
ście. I nie dbali o to, jak będą postrzegani. Przejmowało ich 
grozą raczej wszystko, co mogło ograniczać ich wolność. 

Czy byli przekonani o wyjątkowości i doskonałości 
sposobu bycia i wynosili się nad innych? Bez wątpienia4. 
Dokładnie tak, jak inne nacje europejskie.

Wolność stawiali wyżej niż Równość, wynikało to nie 
z utopii braterstwa, a z przekonania o nadrzędności prawa. 
Nie rządem bowiem stała Rzeczpospolita, ale prawem. 
W tym przekonaniu o wyjątkowości odwoływali się do 
mitu pochodzenia, ale też do dziedzictwa, które sobie 
przywłaszczali z łacińskich lektur. 

Prawdą jest, że rycerstwo, stając się ziemiaństwem, 
rozwiązało na swój sposób kwestię siły roboczej w swoich 
dobrach. Ale nie zderzali się z tak ostrymi problemami, jakie 
gnębiły Europę po czarnej śmierci. Folwark pańszczyźnia-
ny był racjonalną odpowiedzią na koniunkturę zbożową 
i bardzo powoli wypierał z rynku gospodarstwa chłopskie.

Swoją wizję świata ujęli w sarmatyzmie, oryginalnej 
postaci bycia zgodnego ze środowiskiem i zadowolonego 
z siebie. Zebrali w niej wszystko, co im się podobało, nie 
dbając o opinie postronnych. Dlaczego przyswojenie wszel-
kiego typu wzorów orientalnych było w Rzeczypospolitej 
tak odmienne od przednowoczesnych orientalizmów eu-
ropejskich? Tadeusz Chrzanowski ujął to jako adaptację 
wedle nieba i obyczaju polskiego5. Nie była to wpraw-
dzie postać życia wsparta na Montaigne’u i Kartezjuszu, 

4 Ujął to świetnie Tadeusz Chrzanowski, pisząc o oczach pełnych 
pewności siebie i czegoś w rodzaju zadowolenia w: Wędrówki po Sarma-
cji Europejskiej. Eseje o sztuce i kulturze staropolskiej, Kraków 1988, s.122.

5 T. Chrzanowski, op.cit., s. 187. Szeroko rozwijam to przekonanie 
w książce Spotkania Wschodu, Gdańsk 1999.

O perspektywę dla Polski



76

ale żywiła się własnymi wzorami wyprowadzonymi 
z lektury tych samych autorów starożytnych. Odrębności 
te były w Rzeczypospolitej uświadomione, podkreślane 
i traktowane jako część tożsamości. Dzięki nim wzbogacała 
się pula kulturowych rozwiązań europejskich, ta podsta-
wowa unitas multiplex.

Ekspansja była przede wszystkim kolonizacją ziem 
wschodnich, przede wszystkim Wołynia i Podola. Nie 
podbojem. A że po stuleciach doszło do dramatycznych 
konfliktów?

Przekonanie, że sami kolonizowaliśmy a to ruskich, a to 
żmudzkich czy wreszcie polskich chłopów i teraz ta wina 
może znaleźć swoje przekroczenie w konwencji postkolo-
nialnej, nie budzi mego zaufania. Nie było podboju, nie było 
nawet masowych nadań ziemi przybyszom, tak jak to się 
działo w Andaluzji. Znakomita część wielkich posiadaczy, 
w tym najbogatsze i najbardziej wpływowe rody książęce, 
były lokalne, ruskie i litewskie. Przejmowały katolicyzm 
lub kalwinizm, czy inne wyznanie reformowane, ale czę-
sto dopiero po kilku pokoleniach. Jeszcze dłużej trwało 
przejmowanie języka. Nie było typowej dla stosunków 
kolonialnych separacji rasowej, była naturalna w Europie 
segregacja stanowa i majątkowa. W tym samym czasie 
trwała kolonizacja w Wielkopolsce i na Pomorzu siłami 
migrantów z Niemiec, Holandii, często różnowierców. 
Chrystianizacja i hispanizacja elit azteckich czy inkaskich 
też odróżniała proces kolonizacji Ameryki w zestawieniu 
z podbojem kolonialnym w Azji czy jeszcze inaczej prze-
biegającym rozdrapywaniem Afryki. Ziemie ruskie WXL 
i Korony zasiedlali, owszem, uciekinierzy szukający wol-
nizny, awanturnicy, ale też zorganizowani koloniści z ziem 
polskich. Jakaś część ruszczyła się i przejmowała prawosła-
wie. Mamy wyobrażenia oparte na Trylogii, możemy wiele 
więcej wiedzieć czytając źródła z XVII i XVIII wieku o bun-
tach, powstaniach, rzeziach i pogromach. Myślimy: czerń, 
hajdamacy itp. Skąd się wzięli? Wyobrażanie sobie tych 
ziem (praktycznie: ziemie nad Berezyną, Wołyń, Podole, 

Jan Kieniewicz



 77

w mniejszym stopniu Zadnieprze) jako obszaru realizacji 
projektu kolonialnego na wzór francuskiej Algierii czy 
holenderskiego Kraju Przylądkowego jest moim zdaniem 
nieuprawnionym anachronizmem. Na koniec, wszystkie 
te procesy dają się opisać i zinterpretować w klasycznych 
terminach, czy to szkoły weberowskiej, czy marksistowskiej 
i nie zyskują na wprowadzeniu terminologii czy sposobu 
myślenia wypracowanego w studiach postkolonialnych.

Reasumując: Rzeczpospolita wytworzyła struktury cha-
rakterystyczne dla pogranicza cywilizacyjnego i w tym 
sensie mogła sobie snuć analogie z konkwistadorami. Nie 
zbudowała imperium i nie eksploatowała ziem włączonych. 
Jej zamożność pozwalała na importowanie dowolnych 
dóbr i zaspokajanie wszelkich gustów. Przetwarzała je 
wedle własnego projektu życia „poćciwego”. Wypraco-
wany model, poczynając od Neminem captivabimus nisi iure 
victum po konstytucję Nihil novi i program Konfederacji 
Warszawskiej, był oryginalnym wcieleniem monarchii 
mieszanej nieograniczanej do metropolii. Rzeczpospolita 
pozostawała całością zróżnicowaną etnicznie, kulturowo 
i religijnie bez narzucania swych rozwiązań Innym, a bro-
niąc ich przed Obcymi.

Dlatego uważam, że nie powinno się jej traktować jako 
kraju kolonialnego.

II. Polska jako przestrzeń ekspansji kolonialnej  
i kolonializmu

W wieku XVIII Rzeczpospolita przegrała zmagania 
o panowanie nad Międzymorzem. Może wcześniej, ale 
sam fakt nie podlega dyskusji. Nie wydaje się jednak, 
by obywatelstwo traktowało sprawę w tych kategoriach. 
Odnieść można wrażenie, że od dawna przestano dążyć 
do rozszerzenia panowania, a nawet zatracono wolę istnie-
nia. Czy stało się tak z powodu niezdolności, czy z braku 
chęci do stworzenia imperium? Czy raczej zgadzamy się 

O perspektywę dla Polski



78

z tezą, że Rzeczpospolita w ogóle nie zaistniała ze względu 
na niepodjęcie modernizacji?6 Czy zatem, dopuszczając 
do ustanowienia Europy Wschodniej, przypieczętowała 
swój los, ponieważ logika geopolityczna wymagała, by 
ktoś kontrolował tę część „wielkiej szachownicy”? Można 
powiedzieć, że Polska, tworząc Rzecz Pospolitą, nie odpo-
wiedziała adekwatnie na wyzwanie, które podjęła, sadowiąc 
się na osi Międzymorza. Oś ta wyzwalała energię ludzką, 
ale też wymagała nieustających inwestycji, by wir mógł 
się utrzymać mimo przesunięć jego punktów oparcia. Brak 
zrozumienia dla miejskiego trybu życia? Zbyt dostatnie 
bytowanie w sąsiedzkich pieleszach? 

Można powiedzieć, że swoje perspektywy imperialne 
Polska pogrzebała pod Warną, Chojnicami i Koźminem, 
nie opanowując skutecznie dostępu do obu mórz. Ale 
nie wydaje się, by Polacy czuli wystarczającą motywację 
do takich zdobyczy. Osiedli zadowoleni w rodzinnych 
zagrodach, zdobili szpalerami ściany swych domostw 
i wierzyli w skuteczność pospolitego ruszenia. Utrzymanie 
Rzeczypospolitej przez następne trzy stulecia jest wiel-
kim osiągnięciem, które być może utrwaliło przekonanie 
o szczególnej opiece Bożej nad Polakami.

Rzeczpospolita została nie tyle podbita, co właśnie 
rozparcelowana, i to nie tyle w 1795, ale w sposób osta-
teczny w ustaleniach Kongresu Wiedeńskiego. Wtedy 
bowiem Rosja uzyskała strategiczny cel: kontrolę linii 
Wisły. Paradoks dziejowy polegał na tym, że Międzymorze 
straciło tymczasem swe znaczenie. W związku z tym plan 
Katarzyny odbicia Konstantynopola również okazał się 
anachronizmem. Zwrot dziejowy umożliwiony likwidacją 
Rzeczpospolitej doprowadził do wykreślenia nowej osi 
uzależniającej Wschód od Zachodu. Nowa konfrontacja 
oznaczała podjętą przez Rosję próbę, by stać się częścią 
koncertu mocarstw, które właśnie rozpoczęły wielką po-
litykę kolonialną. Rosja naśladowała swą główną rywalkę 

6 Teza Jana Sowy jest często traktowana jako oczywistość.

Jan Kieniewicz



 79

Anglię, ale nie na terytorium uznawanym za „etnicznie 
polskie”. Tu chciano doprowadzić do zruszczenia, do pro-
cesu ewentualnie porównywalnego do polityki Anglików 
wobec Irlandii. 

Uzasadniona i dość już chyba uznana jest teza, że pol-
ska specyfika XIX i XX wieku polegała na tym, że jedni 
hegemoni ją dominowali, a innym okazywaliśmy uległość. 
Inaczej mówiąc, w zależność kolonialną popadaliśmy od 
Zachodu tym silniej, im bardziej nasza samodzielność była 
ograniczona obcą władzą. Z tym jednak, że odnosi się to 
do rzeczywistości zaboru rosyjskiego. Tu zresztą trzeba 
odróżnić stosunki w Królestwie, w zachodnich guberniach 
(Kresy) i w cesarstwie7. W tym oczywiście trzeba jeszcze 
pokazać zróżnicowanie ziem rosyjskich i nierosyjskich. 
W wielu przypadkach Polacy uczestniczyli w procesie 
ustanawiania dominacji kolonialnej nad ludami azjatyckimi. 
W zaborze pruskim rzecz układała się jeszcze inaczej. Tu 
bowiem Prusacy widzieli terytorium do kolonizowania 
i ludność bezwzględnie niższą cywilizacyjnie. Jednak 
i tutaj, wbrew wyraźnej tendencji władz pruskich, nie 
doszło ani do kolonizacji, ani do germanizacji. Ostatecznie 
Wielkopolska i Śląsk weszły w wiek XX jako peryferie, ale 
nie jako kolonie.

Nie każdy podbój w dziejach trzeba traktować jako kolo-
nialny i nie każda dominacja była wstępem do pojawienia 
się kolonializmu. Na obszarach dawnej Rzeczypospolitej 
rozciągnęły panowanie trzy imperia, z których Rosja ustalała 
stosunki kolonialne, nie chcąc się do tego przyznać. Dwa 
pozostałe mocarstwa usiłowały dołączyć do grona państw 
kolonialnych z dość mizernym skutkiem. Nie wystarczało 
bowiem ustalić panowanie na jakimś skrawku ziemi poza 
Europą, by urzeczywistnić udział w świecie kolonial-
nym. Wprowadzona niedawno koncepcja kolonializmu 

7 J. Kieniewicz, „Kariera czy zdrada? Wykształcony Polak przekra-
cza granice cywilizacji”, w: Inteligencja, imperium i cywilizacje w XIX i XX 
wieku, pod red. J. Kieniewicza, Warszawa 2008, s. 207-217.

O perspektywę dla Polski



80

wewnętrznego wyjaśnić chce osobliwość zniewolenia 
własnych poddanych, ale nie bardzo wiadomo, co z tego 
wynika za korzyść. 

System kolonialny powstający od wieku XVIII jako 
konsekwencja globalizacji europejskiej przewagi odznaczał 
się tym, że ludy podbite chciał nie tylko podporządkować 
i wykorzystywać, ale upajał się myślą o ich cywilizacyjnym 
postępie. Otóż istotnie, w wizji dziewiętnastowiecznego 
świata organizowanego przez Zachód ziemie dawnej 
Rzeczypospolitej miały także dołączyć do kręgu cywilizo-
wanych. Panowanie rosyjskie było wprawdzie uważane za 
mniej zdatne do tej misji, ale Polacy powinni zrozumieć, 
że nie mają wyboru.

Jeśli w Wersalu nie doszło ponownie do urządzenia Eu-
ropy Wschodniej wedle wyobrażeń Zachodu, to z powodu 
stawienia oporu zbrojnego, a przede wszystkim dzięki 
opowiedzeniu się za Polską mas. Ten akces do polskości 
nie uchronił Polski od katastrofy w 1939, ale zapewnił jej 
przetrwanie po 1945. Czy jest to argument za kolonial-
nym charakterem okresu niewoli? Czy peryferyzacja ziem 
polskich daje się lepiej zrozumieć dzięki użyciu metod 
wypracowanych przez studia postkolonialne?

Część III: Kolonializm po polsku?

Pociąga nas, zdaje się, myśl, że moglibyśmy szukać so-
bie usprawiedliwienia w kolonializmie. Nie jestem o tym 
przekonany, choć w ostatnich dwu stuleciach naszej historii 
rzeczywiście zderzaliśmy się z agresją, dominacją i uzależ-
nieniem. Czy kolonializm może nam ułatwić zrozumienie 
przeszłości i projektowanie przyszłości? 

Fundamentalna racja przemawiająca za moim powątpie-
waniem wynika z osobnego sformatowania całej kwestii 
ekspansji kolonialnej i kolonializmu. Przede wszystkim 
chodzi o definicję kolonializmu. Odsyłam do kilku mo-
ich tekstów powstałych w ciągu ostatnich trzydziestu  

Jan Kieniewicz



 81

lat8. W moim ujęciu kolonializm to efekt adaptacji społe-
czeństw zacofanych opartej na podporządkowaniu, znie-
woleniu i wykorzystaniu skupionych w zjawisku uległości 
wobec wzorca. Z tej racji nie widzę polskiej ekspansji jako 
kolonialnej, a ewentualnie dopuszczam jej porównanie 
z przedkolonialną ekspansją hiszpańską. Jest uzasadnione 
badanie porównawcze. Jak już napisałem wyżej, może 
też okazać się pożyteczne rozważenie losu polskiego jako 
sytuacji kolonialnej9. Czy podobne korzyści dałoby rozpa-
trywanie położenia Polski w okresie dominacji sowieckiej? 
A tym bardziej w okresie współczesnym? 

To mając na uwadze, pozwolę sobie na kilka autocytatów. 

Odkryłem, jak sądzę, trzy podstawowe relacje 
kolonializmu i nazwałem je: podporządkowaniem, 
zniewoleniem i wykorzystaniem. Ich wspólną właściwością 
jest przekształcanie wszelkich bodźców w czynniki 
wspierające rozwój zależny. Relacje te uogólnia zasada 
uległości. Inaczej mówiąc, to ona scala wszystkie wzory 
i ma wpływ na centralny system ster owania. Najważniejsze, 
że wszystkie te relacje i wzory w systemie przechodzącym 
zmianę nie przychodzą z zewnątrz. Powstają czy rodzą 
się, że tak powiem, w konfrontacji różnych systemów 
wartości będącej następstwem ekspansji europejskiej. 
System społeczny został zmuszony do otwarcia się na 
wprowadzaną informację, ale następnie sam przyjmował 
działania sprzeczne z własną wolą i interesem10. 

K o lo n ia l i zm w moim rozumieniu to n o w a 
t rans formac ja  ukształtowana w procesie przechodzenia 
społeczeństw stacjonarnych w stan zacofany. Zasadniczą jej 

8 Idem, Od ekspansji do zacofania. Próba teorii kolonializmu, Warszawa 
1986.

9 Idem, „Polski los w imperium rosyjskim jako sytuacja kolonialna”, 
w: idem, Ekspansja, kolonializm, cywilizacja, Warszawa 2008, s. 244-262. 
Referat wygłoszony był w 2006 roku w Warszawie, w wersji rosyjskiej 
– w Rostowie – druku się nie doczekał.

10 „Ku jądru ciemności: próba interpretacji kolonializmu”, w: ibi-
dem, s. 103-104 (tekst z roku 1989).

O perspektywę dla Polski



82

cechą było takie przetwarzanie bodźców zewnętrznych, by 
utrwalał się zależny charakter rozwoju. Uwagę przyciągają 
dwie relacje: zniewolenie i uległość. Wbrew pozorom nie 
zostały one wprowadzone z zewnątrz, a ukształtowały się 
w konfrontacji spowodowanej przez ekspansję europejską 
w jej fazie kolonialnej. 

Pod wpływem nacisku z zewnątrz społeczeństwa 
przetworzyły się w organizmy poddane i uległe. Uległość 
traktuję jako zbiór relacji umożliwiających i wymuszających 
przyjęcie stosunków asymetrycznych z partnerem. 
Zawiera się w niej także zbiorowa pamięć przemocy. 
Uległość jest utrwalana przez zniewolenie, zbiór relacji 
uniemożliwiających i wymuszających uznanie za wyższe 
wytworów systemu dominującego. Zniewolenie może 
przybierać formy złożonych systemów zaprzeczania tejże 
wyższości, zwłaszcza w wypadkach narzucania ideologii. 
Obie zasady są, moim zdaniem, obecne w „matrycy”, 
z której odtwarza się kultura i forma społeczna systemu. 
Sprawują one także kontrolę nad sposobem myślenia 
o rzeczywistości, postrzeganiem własnej tożsamości 
i określaniem procesu zmian i wyobrażeń przyszłości. 
Nie mówię tu w zasadzie o relacjach ekonomicznych. 
Uważam, że znaczenie rozstrzygające ma nadal utrwalony 
strukturalnie wzór przekształceń deformujących wchodzącą 
informację tak, by umacniała się zależność. 

Kolonial izm, jak widać, nie jest ujmowany jako 
dowolne określenie wszelkiej rzeczywistości związanej 
z istnieniem systemu kolonialnego. Odnajdujemy 
kolonializm jako odpowiedź systemu zacofanego na 
presję wywieraną w systemie kolonialnym. Kolonializm 
pojmowany jako transformacja był ceną adaptacji. Stąd, 
moim zdaniem, generalna niemożność odtwarzania 
w koloniach cywilizacji europejskiej. Kolonializm jako 
mechanizm społeczny i jako stan świadomości blokował 
zarazem szanse uformowania dowolnej własnej formuły 
samodzielnego rozwoju11.

11 „Sytuacja, kolonializm, zacofanie. O możliwości badań porów-
nawczych Europy Wschodniej i Ameryki Łacińskiej”, w: ibidem, s. 116-
117 (tekst z roku 1990).

Jan Kieniewicz



 83

Z tej perspektywy patrząc można uznać, że:

W moim przekonaniu ta zdolność do kreowania 
rzeczywistości jest właściwością kolonializmu. Problem 
w tym, że kolonializm nie jest tylko ideą, aspektem 
imperializmu. Kolonializm jest przede wszystkim 
postawą, która ukształtowała się w społeczeństwach 
podporządkowanych. Kolonializmy mają wiele postaci, 
co jest efektem daleko idących różnic w realizacji procesu 
dominowania12.

Jeżeli pominąć przesądy, to we wszystkich przypad-
kach podporządkowania i uległości dostrzegam analogie 
z kolonializmem. Orientalizm był i jest wyrazem kolonia-
lizmu, okcydentalizm jest jego konsekwencją, nie tylko 
odwróceniem. Uzależnienie od struktur zewnętrznych 
i uległość spowodowana opresją cywilizacyjną nie były 
właściwością jedynie „krajów kolonialnych”. Szczególne 
znaczenie przypisuję ukształtowaniu się postawy prze-
rzucania odpowiedzialności za stan systemu społecznego 
na okoliczności zewnętrzne. Nazwałem to sytuacją i obok 
„sytuacji totalitarnej” proponuję odróżniać „sytuację 
kolonialną”. Analogie nie biorą się z charakteru dążeń 
panujących, a z uniwersalnego charakteru uległości. 
Odepchnięcie odpowiedzialności za niezdolność do 
sprostania własnym zasadom, uczestnictwo w zniewo-
leniu przez otwarcie dostępu do przestrzeni wyobrażo-
nej występują w Indiach, w Rosji i w Polsce Ludowej. 
Dostrzegam analogie w resentymentach i kompleksach.

Warto może wrócić do kwestii uznawania wyższości 
hegemona. Polacy wobec carskiej Rosji, a przynajmniej 
polscy inteligenci, demonstrowali poczucie wyższości, 
wynikające z ich przekonania o przynależności euro-
pejskiej. Był to zarazem przejaw głębokiego kompleksu 
i nieświadome przejmowanie postaw kolonialistycznych. 
W świadomości Polaków stan zależności i sięganie do 
obcych wzorów rozwoju nie odpowiadał stosunkom 
kolonialnym, ponieważ odnosił się do Zachodu. Dokład-
nie jak w Indiach! Z tą różnicą, że przemoc polityczną 

12 „O naturze kolonializmu”, w: ibidem, s. 122 (tekst z roku 1997).

O perspektywę dla Polski



84

spełniało państwo rosyjskie. W świadomości Polaków 
po 1945 roku panowanie sowieckie nie dowodziło ich 
niższości. Hasło „uczenia się od Związku Radzieckiego” 
miało doraźnie bardzo rzeczywisty sens i było powszech-
nie powtarzane. Wydaje się, że większość powtarzają-
cych nigdy w tę wyższość Kraju Rad nie wierzyła. Nie 
zmienia to faktu, że to kłamstwo, podobnie jak niezli-
czone inne, składało się na trwały ucisk świadomości. 
W dodatku sięganie do wzorców zachodnich zostało 
skutecznie ograniczone do form powierzchownych. 
W efekcie przy czynnym udziale inteligencji, dumnej 
ze swego „europejskiego rodowodu”, następowały 
zmiany w systemie wartości, a z nimi procesy rozpadu 
więzi społecznych. Wskaźnikiem stopnia skuteczności 
przemocy cywilizacyjnej może być niedostrzeżenie, że 
żyliśmy w organizmie „państwo-podobnym”, tak samo 
jak w księżycowej gospodarce. Jednym słowem, jeżeli 
rozważyć rozmiary katastrofy cywilizacyjnej, ściągniętej 
na Polskę przez system władzy ludowej, to nie bardzo 
widzę postawy dla eksponowania polskiego poczucia 
wyższości. To jeden z kompleksów typowych dla ko-
lonializmu.

Przypadek Polski przynosi interesujące uściślenia dla 
interpretacji kolonializmu. Wskazuje przede wszystkim 
na to, że trzeba odróżniać przemoc polityczną od opresji 
cywilizacyjnej. Nie muszą pochodzić od tego samego 
podmiotu. Kolonializm wziął nazwę od systemu kolonial-
nego i został skojarzony z losem krajów pozaeuropejskich. 
W moim rozumieniu jest uzasadnione widzenie w nim 
zjawiska uniwersalnego, polegającego na znajdowaniu 
uzasadnienia dla uległości wobec hegemona13.

Idąc tym tropem, uznałbym okres rozbiorowy w dziejach 
Polski za związany z dominacją kolonialną i naznaczony 
ukształtowaniem się postaw charakterystycznych dla 
kolonializmu. Odzyskanie niepodległości i odbudowa 
państwa była formalnym i realnym zerwaniem zależności, 

13 „Przemoc polityczna czy opresja cywilizacyjna? Jeszcze jedna pró-
ba interpretacji kolonializmu”, w: ibidem, s. 140-141 (tekst z roku 2007).

Jan Kieniewicz



 85

pozostawiając Polskę w sferze peryferyjnej i stanie zaco-
fanym. Wszechstronna zależność od Zachodu nie przyjęła 
jednak form charakterystycznych dla społeczeństw post-
kolonialnych. 

Pojawia się natomiast pytanie, czy katastrofa wojny 
i rewolucji w latach 1939-1945, pozostawiając Polskę w sfe-
rze zdominowanej przez ZSRR, przywróciła zależności 
i postawy charakterystyczne dla kolonii? Inaczej mówiąc, 
czy PRL była jakąś formą kolonii Związku Radzieckie-
go? W świecie globalizującym się, podzielonym na bloki 
militarne, sugestia ta nie wydaje mi się trafna. To trochą 
jak spór o totalitarny czy autorytarny charakter rządów 
komunistycznych. Interpretacja losu polskiego po II woj-
nie światowej zyskuje na rozważeniu takiej analogii, ale 
ostatecznie nie okazuje się to konieczne. 

Tym bardziej odnosi się to do Polski po 1989 roku. 
Którego hegemona mielibyśmy uznać za odpowiadającego 
„dawnym metropoliom” i które miałyby nam „odpisywać”? 
Występuje, owszem, wspólny problem, a mianowicie: jakie 
przekształcenia są optymalne (czyli skuteczne) dla wszyst-
kich społeczności tworzących dzisiaj the Rest? Badanie 
porównawcze polskiej transformacji jest jak najbardziej 
uzasadnione14. Użycie instrumentarium postkolonialnego 
w tym przypadku będzie tym skuteczniejsze, im dalej się 
znajdujemy od stanu byłych kolonii.

O jakiej zatem perspektywie mowa? 
Idę dalej niż tylko w sferę zajmujących nas badań nauko-

wych. Perspektywa dla badań postkolonialnych wydaje się 
dobra, ponieważ dzisiejsza Polska ma wprawdzie przeszłość 
dającą się ująć w kategoriach kolonialnych, ale kolonializm 
nie stał się częścią jej tożsamości. Dziedzictwo uległości 
w stosunku do uznawanego za wyższy wzoru cywiliza-
cyjnego uległo swego rodzaju sublimacji w konsekwencji 

14 Por. J. Kieniewicz, „Poszukiwanie tożsamości w procesie trans-
formacyjnym”, tekst ukaże się w 2016 w numerze 2 Przeglądu Huma-
nistycznego.

O perspektywę dla Polski



86

oporu przed sowietyzacją. Uwikłanie w sytuację totalitarną 
przypomina wprawdzie sytuację kolonialną, ale nie stanowi 
argumentu na rzecz szukania usprawiedliwienia. Możemy 
sądzić, że niezakończone przekształcenie jest przyczyną 
trwania peryferyjnego statusu Polski, ale to nie przesądza 
o utrwaleniu struktur kolonialnej zależności. Można więc 
zakładać, że studia postkolonialne są uprawomocnione nie 
tyle oceną przeszłości, ile zdolnością do samodzielnego 
kreowania sposobów jej studiowania i przedstawiania.

Jan Kieniewicz



OD PODLEGŁOŚCI DO HORYZONTALNEGO 
DIAGRAMU RELACJI.

STUDIUM PROCESÓW TRANSKOLONIALNYCH

Ewa Łukaszyk

W zaproponowanym haśle debaty pojawiło się bezpo-
średnie odesłanie do postkolonializmu. Temat to aktualny 
na zasadzie paradoksu, gdyż teoria ta przywędrowała 
do Polski już mocno spóźniona. Dlatego w nieunikniony 
sposób nasuwa się pytanie, jaki będzie kolejny krok w tym 
nieustannym samo przekraczaniu się – i nieuchronnej 
dezaktualizacji humanistyki, wymuszanej nie tylko przez 
ów samorzutny rozwój paradygmatów, ale i przez napór 
rzeczywistości, zmieniających się historycznych warun-
ków i okoliczności. W czasach, kiedy postkolonializm 
rzeczywiście był na czasie, Polska była właściwie odcięta 
od głównego nurtu debaty humanistycznej. Nadrabiamy 
to – z jasnym poczuciem własnej kondycji opóźnienia 
w znaczeniu przyjętym przez Harolda Blooma1: jesteśmy 
późno przychodzącymi, którzy mogą albo zaakceptować 
własną kondycję epigonów, albo zmierzyć się ze swoimi 
prekursorami w agonicznym zmaganiu, którego stawką 
jest miejsce w przyszłym teoretycznym kanonie. Do tej 
pory, według mojego rozeznania, taki agon – wzięty z całą 

1 Harold Bloom, Lęk przed wpływem: teoria poezji, przeł. Agata Bielik-
-Robson, Marcin Szuster, Kraków 2002.



88

powagą, jakiej skala, ranga i stawka takiego zmagania 
wymaga – nigdy jeszcze nie został podjęty.

Nie chodzi tu jedynie o pytanie, czy kultura polska 
podpada pod postkolonialne kategorie, czy też nie. Cho-
dzi przede wszystkim o celowość podejmowania teorii 
kolonialnej, wracania do niej, skoro doskonale wiemy, że 
swoje najlepsze lata ma już za sobą. Pisał o tym Bogusław 
Bakuła we wprowadzeniu do wydanego kilka miesięcy 
temu numeru czasopisma Porównania, pod hasłem „Języki 
postkolonialności”, próbując uchwycić charakter teorii post-
kolonialnej właśnie w takich kategoriach: pewnego języka, 
którym mówimy, i który do pewnego stopnia „nami mówi”. 
Istnieje „mowa post-kolonialna”, a także stan „mentalnej 
postkolonialności”. Wyłania się tu zatem trudność wyjścia 
z zaklętego kręgu studiów postkolonialnych. Bogusław 
Bakuła pisze, co prawda nie wprost, nie o końcu, ale wła-
śnie o niemożliwości końca humanistyki postkolonialnej: 

[…] jej rodowód jest buntowniczy w dwojakim sensie: 
pojęciowym i społecznym [...]. Jest to rewolucyjność trochę 
anarchiczna, bo nikt z klasyków myśli postkolonialnej 
nie wskazał, co będzie potem, kiedy świat pozbędzie 
się zarówno kolonializmu, jak i postkolonializmu. 
Utopia postkolonialna tak daleko nie sięga. Niektórzy jej 
współtwórcy słusznie uważają, iż lepiej czynią, skupiając 
się na języku i przywracaniu mu naturalnej, uczciwej 
referencyjności, która jest mniej zależna od płynnej, 
zrelatywizowanej intelektualnej rzeczywistości Zachodu. 
[...] Teoria, która posiada zasób językowo-pojęciowy zdolny 
do tego, by ją wewnętrznie transformować, przetrwa, 
choć nie musi znać końca świata. Można przyjąć, że 
właśnie ten związek teorii postkolonialnej z rzeczywistością 
(niektórzy nazywają to patetycznie zwrotem etycznym) 
i z autoreferencyjnym zasobem językowo-pojęciowym 
zapewni jej przetrwanie i dłuższy, choć zapewne 
modyfikowany, żywot2.

2 Bogusław Bakuła, „Języki postkolonialności. Wprowadzenie”, Po-
równania 2014, nr 15, s. 15-16.

Ewa Łukaszyk



 89

Pierwszym pytaniem, jakie trzeba sobie zadać, jest kwe-
stia kierunku spojrzenia, jakie miałoby posłużyć się post-
kolonialnym filtrem. Czy zamierzamy pozostać w kręgu 
autoreferencyjności, czy też studium postkolonialne ma 
dotyczyć szeroko pojętej kategorii zewnętrzności? Czy 
chcemy w ten sposób badać siebie (i własny stosunek do 
zastanej teorii), czy też obcych? I kolejne pytanie, czy stu-
dium postkolonialne ma dotyczyć rozpoznania przeszłości, 
czy też otwierać się na przyszłość, uruchamiać zmianę?

Wszystkie te potencjalne obszary badań są aktualne 
i istotne w przypadku polskim; wiele z nich stoi w dalszym 
ciągu pod znakiem zaniedbań liczących co najmniej dzie-
siątki lat. Dotyczy to przede wszystkim kwestii eksploracji 
zewnętrzności. Studia postkolonialne mają specyficzne 
osadzenie przede wszystkim w określonym projekcie epi-
stemologicznym, zamierzeniu konstrukcji wiedzy. W moim 
przekonaniu, posłużyły w krajach zachodniego kręgu do 
sięgnięcia po wymykający się cel poznawczy, jakim było 
spotkanie z obcym, wsłuchanie się w jego głos, jaki uległ 
stłumieniu w warunkach kolonialnych. Wyłonienie się 
paradygmatu postkolonialnego było autokorektą Zachodu 
służącą jego własnym celom poznawczym, wiązało się 
z otwarciem na obcy dyskurs, aby zaczerpnąć z niego inspi-
racji zasilających krąg cywilizacyjny, który nie utracił wciąż 
jeszcze hegemonicznej pozycji w przestrzeni symbolicznej. 
Potęga tego hegemonicznego systemu dawniej żywiła 
się kolonialną materią, dostarczaną przez wiktoriańskich 
eksploratorów. W postkolonialnym systemie intelektualnej 
wymiany ta materia miała być w dalszym ciągu dostarcza-
na do metropolii, to w niej miała się objawiać, umacniając 
monopol w kreowaniu przestrzeni symbolicznej. Korzenie 
postkolonialności sięgają więc nie tylko lat pięćdziesiątych, 
kiedy zaczęto w Londynie wydawać choćby Amosa Tutuolę, 
ale nawet rewolucji kubistycznej, w której rzeźba afrykańska 
odegrała tak istotną rolę. Już to było zwiastunem udziele-
nia głosu, jaki miał w przyszłości przynieść produktywny 
nurt, nie tylko rozrachunku z przemocą symboliczną, ale 

Od podległości do horyzontalnego diagramu relacji...



90

przede wszystkim korekty wynikających z niej przekłamań. 
Etyczny wymiar studiów postkolonialnych łączy się niero-
zerwalnie z postmodernistyczną obróbką podstawowych 
kategorii prawdziwości i prawdy, której celem, wbrew 
zbanalizowanej opinii o postmodernie, wcale nie było wy-
tworzenie stanu, w którym „o nic nie chodzi – wszystko 
uchodzi”, ale zlokalizowanie i spluralizowanie prawdy, 
mające na celu wprowadzenie poprawki na obecność 
zniekształcających filtrów kulturowych, a w konsekwencji 
coraz precyzyjniejsze odzwierciedlenie wymykającej się 
rzeczywistości. Przede wszystkim rzeczywistości obcych.

Przez cały ten czas wyjściowe treści znajdowały się 
w obrębie polskiego horyzontu poznawczego. Ową wspo-
mnianą wyżej opowieść Jorubów, The Palm-Wine Drinkard, 
wydano w polskim tłumaczeniu w 1978 roku3, z opóź-
nieniem rzędu ćwierćwiecza w stosunku do publikacji 
londyńskiej, a jednak wciąż na czas, by włączyć się w nurt 
właśnie wtedy rozwijających się studiów postkolonialnych. 
Niedawno wydobyłam tomik zawierający polski przekład 
opowiadania Tutuoli z magazynu Biblioteki Uniwersytetu 
Warszawskiego. Egzemplarz nie nosił najmniejszych choćby 
oznak zaczytania. Brak uczestnictwa Polski w projekcie 
kolonialnym byłby najprostszym wytłumaczeniem tego 
braku zainteresowania. Jednak nieobecność polityczna 
stanowi tylko część prawdy. Drugą częścią jest słabość za-
angażowania w przedsięwzięcie eksploracyjne i poznawcze, 
nie-polityczny projekt Zachodu, który okazał się trwalszy 
i donioślejszy w skutkach niż samo zawłaszczenie kolo-
nialnych przestrzeni i ich gospodarcza eksploatacja. Nie 
twierdzę oczywiście, że Polacy w tym intelektualnym ruchu 
nie uczestniczyli – twierdzę jedynie, że zaangażowali się 
weń ze zbyt małą intensywnością w stosunku do posia-
danego potencjału. Historia podsuwa co prawda alibi, ale 

3 Amos Tutuola, „Amator wina palmowego”, przeł. Maria Cieśliń-
ska, w: 16 opowiadań afrykańskich, wybór Maryli Metelskiej, Warszawa 
1978, s. 164-173.

Ewa Łukaszyk



 91

tę niedostateczność intelektualnego zaangażowania można 
obserwować również w chwili obecnej, kiedy przynależność 
do Unii Europejskiej i możliwość pełnego korzystania z jej 
badawczych udogodnień nie przekłada się bynajmniej na 
pełnię uczestnictwa. Przyczyny tego stanu rzeczy są oczy-
wiście wielorakie, jednak, jak można przypuszczać, jedną 
z nich jest skupienie polskiej humanistyki na zagadnieniach 
dziedzictwa narodowego, jej pozostawanie we własnym 
obrębie. Debaty nad jej uświatowieniem, podejmowane 
pod ministerialnym patronatem, do żadnych konkretnych 
rezultatów jak dotąd nie doprowadziły. Warto więc zasta-
nowić się przez chwilę nad tym, że to właśnie w zakresie 
eksploracji obcości Polacy, wbrew wszelkim historycznym 
przeszkodom, wchodzili w przeszłości do nauki światowej. 
Co jakiś czas ze zdumieniem natrafiam na ich ślady. Nie 
potrafię na przykład przestać się dziwić temu, że wydany 
w 1950 roku w Krakowie, jako zeszyt 38. prac Komisji 
Orientalistycznej Polskiej Akademii Umiejętności, szczupły 
tomik pod tytułem Le Dīwān de Ka'b Ibn Zuhair. Edition 
critique par Tadeusz Kowalski, stanowi do dzisiaj niezdezak-
tualizowane, kanoniczne wydanie staroarabskiego poety. 
Z pewnością to osiągnięcie było w polskim kontekście 
najzupełniej niewidzialne przez długie dziesięciolecia, być 
może pozostało niewidzialne aż do chwili obecnej. Jakież 
znaczenie ma bowiem dla kultury narodowej fakt, iż Suad 
odeszła, tak podobna do gazeli ze względu na oczy może 
trochę za mocno podkreślone kohlem?

Te punktowe osiągnięcia, trwałe i widzialne w skali 
światowej, nie wpisują się wszakże w szerszy projekt 
„polskiego opisania świata”. Obiegowość tego wyraże-
nia, przewijającego się w tytułach projektów, wystaw 
czy publikacji, maskuje nieobecność ciągłości. Sylwetki 
badaczy i podróżników, jacy tego „opisania świata” mieli 
rzekomo dokonać, to w gruncie rzeczy galeria wyrwanych 
ze społecznego, politycznego i intelektualnego kontek-
stu alienatów. Nie ustanawiają oni stałego, mającego 
odpowiednią miąższość nurtu, nie ustanawiają tradycji 

Od podległości do horyzontalnego diagramu relacji...



92

epistemologicznej, której korektą mogłyby się zajmować 
w kolejnych dziesięcioleciach studia postkolonialne. Brakło 
zatem podwójnej podstawy do rozrachunku – z przemocą 
symboliczną dokonaną na zewnątrz, w koloniach, których 
Polska nie posiadała, i z przemocą symboliczną dokonaną 
wewnątrz, w postaci przekłamań w studiach nad obcymi 
kulturami czy w kolonialnych dyskursach, których polscy 
badacze nigdy nie wytworzyli. Co nie znaczy, że ich nie 
reprodukowali. Jednak ta reprodukcja za każdym razem do-
konywała się ad hoc, nie powodowała więc przyjęcia za nie 
odpowiedzialności, dającego grunt do późniejszych uściśleń.

Sąd, że nie stać nas na badanie obcych kultur, uparte 
kanalizowanie wiecznie zbyt szczupłych środków w ko-
lejne projekty „mające znaczenie dla kultury narodowej” 
odcina Polskę od świata i zasklepia we własnym układzie 
odniesień. Konsekwencje tego stanu rzeczy są znacznie 
poważniejsze niż słabość miejscowej szkoły postkolonialnej, 
którą można by postrzegać jako wisienkę na nieistnieją-
cym torcie.

Tymczasem postkolonialność dobiega końca nie jako 
teoria, ale przede wszystkim jako przedmiot badań. Zmie-
niająca się rzeczywistość pozaeuropejskich kultur, dawniej 
poddanych przemocy symbolicznej kolonializmu, wymu-
sza zmianę paradygmatu. Ewolucja teorii jest napędzana 
przede wszystkim przez konieczność dotrzymania kroku 
tym przemianom. Aktualnym wyzwaniem jest więc już nie 
roztrząsanie zaprzeszłej przemocy symbolicznej, tak czy 
inaczej zorientowanej, ale przeformułowanie paradygmatu 
w taki sposób, aby był on zdolny uchwycić przemiany 
toczące się w czasie rzeczywistym. Derywat teorii postko-
lonialnej, o którym chciałabym tu mówić, i tak pozostaje 
o krok w tyle za tym czasem rzeczywistym. Toteż w kon-
kluzji chciałabym się wreszcie oderwać od kategorii post-
kolonialnych i podsunąć jedną z możliwych odpowiedzi 
na przytoczone przez Bronisława Bakułę pytanie: co będzie 
potem, kiedy świat pozbędzie się zarówno kolonializmu, 
jak i postkolonializmu?

Ewa Łukaszyk



 93

Otóż świat, przynajmniej jeśli chodzi o pewne jego 
obszary, pozbył się już obu tych rzeczy. Tym, co ewen-
tualnie mogłoby jeszcze stanowić aktualny przedmiot 
badań, jest jedynie sam proces zamykania postkolonial-
nego rozrachunku, ostatecznego uleczenia ran zadanych 
przez dawniej dokonaną przemoc symboliczną. Chodzi 
zatem o transkolonialny Verwindung, ostateczne „przebo-
lenie” i przekroczenie zdeterminowania zarówno przez 
kolonializm, jak i jego postkolonialne pozostałości. Teraz, 
z perspektywy kilkudziesięcioletniej historii niepodległych 
państw postkolonialnych, często widać wyraźnie, że była 
to epoka wypełniona mimowolnym powtarzaniem wzor-
ców zapożyczanych w dalszym ciągu od kolonizatora, 
który w międzyczasie się wycofał. Postkolonialna inercja, 
zaznaczająca się zwłaszcza w konfrontacji z pustką po-
zostałą po starciu dawnych porządków symbolicznych 
nadwerężonych przez kolonizację kultur, została jednak 
przezwyciężona na wielu obszarach już pod koniec lat 
90. ubiegłego wieku. Opisywałam już to zagadnienie na 
wdzięcznym przykładzie wystawiennictwa w Kuala Lum-
pur, które po uniezależnieniu się Federacji Malajskiej od 
brytyjskiego protektoratu w 1957 roku poszło najpierw 
w kierunku powielenia europejskich wzorców muzeum 
narodowego, aby już w latach 90. odnaleźć idiosynkratyczną 
formułę ucieleśnioną w instytucji zupełnie odmiennego 
typu, jaką egzemplifikuje IAMM – reprezentacyjna pla-
cówka znana pod nieco pretensjonalnie brzmiącą nazwą: 
Islamic Art Museum Malaysia4. Nic więc dziwnego, że 
przymiotnik „transkolonialny” pojawił się w humanistyce 
pod koniec lat 90. i w pierwszej kolejności przewinął się 
w studiach dotyczących Azji Południowej. „Postkolonialne 

4 Por. Ewa Łukaszyk, „Semiofory pogranicza: od postkolonialnej 
emancypacji do transkolonialności (zapiski z Kuala Lumpur)”, Kultura 
– Historia – Globalizacja 2013, nr 14, s. 165-177; por. także: eadem, „Mu-
zeum kolonialne, postkolonialne, transkolonialne jako model świata 
(przykład portugalski, brytyjski i malajski)”, Kultura i Społeczeństwo 
2015, nr 3, s. 185-198.

Od podległości do horyzontalnego diagramu relacji...



94

czy transkolonialne?” – pytał wówczas hinduski badacz 
Harish Trivedi, zwracając jednocześnie uwagę na fakt, że 
„postkolonialność nadal niesie białe historyczne brzemię 
kolonializmu; natomiast to, co nie postkolonialne, jest 
zamiast tego zaangażowane w nowsze i często zupełnie 
autonomiczne problemy i zgryzoty niepodległości, które 
wskutek lokalnej refrakcji są znacznie bardziej zróżnico-
wane kolorystycznie”5. Już od kilkunastu lat wyłaniają się 
zatem dwa znaczenia terminu „transkolonialny”. Pierwsze 
z nich idzie w kierunku historycznego opisu współpracy 
między rdzennymi elitami regionu podzielonego pomię-
dzy europejskie imperia, toczącej się ponad arbitralnie 
wytyczonymi granicami. W wielu najnowszych pracach 
przymiotnik „transkolonialny” odnosi się zatem chrono-
logicznie do okresu kolonialnego; jest jedynie ponadlokal-
nym wymiarem toczących się wówczas procesów i zja-
wisk, takich jak choćby „transkolonialne nowoczesności” 
(transcolonial modernities) w pracy zbiorowej pod redakcją 
Dodsona i Hatchera6, naznaczone zarówno przez zbieżne 
mechanizmy funkcjonowania społecznego w różnych kon-
tekstach kolonialnych, jak i takie fenomeny, jak chociażby 
przepływ misjonarzy – i biblijnych translacji – pomiędzy 
różnymi koloniami.

Perspektywa studiów transkolonialnych w drugim 
znaczeniu, odsyłającym do ostatecznego zamknięcia cyklu 
przemocy jest znacznie szersza. Chodzi w tym przypadku 
o studium dotyczące z jednej strony ostatecznego przebo-
lenia i przekroczenia kondycji kolonialno-postkolonialnej, 
a z drugiej – otwarcia nowego kręgu zjawisk i procesów 
domagających się teoretycznego nazwania. Proponuję 
w tym zakresie wprowadzenie co najmniej dwóch: „gra-
witacja symboliczna” zamiast przemocy symbolicznej oraz 

5 Harish Trivedi, „The postcolonial or the transcolonial? Location 
and language”, Interventions: International Journal of Postcolonial Studies, 
vol. 1 (1999), nr 2, s. 269.

6 Michael S. Dodson, Brian A. Hatcher (eds.), Trans-colonial Moderni-
ties in South Asia, Abingdon–New York 2012.

Ewa Łukaszyk



 95

„horyzontalny diagram relacji” zamiast postrzegania (i ana-
lizowania) rzeczywistości przez pryzmat wszechobecnej 
kategorii subaltern. To jest poniekąd wołanie o świat part-
nerów, zamiast świata panów i chłopów pańszczyźnianych, 
jakiego odbicie Sowa poniekąd nadal widzi w aktualnym 
społeczeństwie polskim. Chodzi zatem o płaszczyznę 
równorzędnych powiązań z innymi, zamiast piramidal-
nego układu zależności, odbijającego się we wszystkich 
aspektach życia. Ta mentalna transkolonializacja oznacza 
wyzwolenie się od myślenia i działania zgodnie ze sche-
matami opresji, ich fraktalnej replikacji. Jednocześnie jest 
to diagram równorzędności i współpracy z wieloma ośrod-
kami promieniowania idei zamiast podporządkowania się 
metropolii sprawującej hegemonię symboliczną w sensie 
dyktowania teorii, trendów i stylów myślenia.

Trzeba tu podkreślić jeden podstawowy aspekt: post-
kolonialność jest stanem zależności mentalnej, stanem 
niepełnego, będącego w toku oddzielania się od metropolii, 
do której adresowana była tzw. „przesyłka zwrotna”, wia-
domość zawierająca żale w swoim czasie niewypowiedzia-
ne. To rozliczenie z byłym kolonizatorem, który odszedł, 
ciągnie się przez pewien czas, co można obserwować na 
przykładzie dowolnego rozwodu, ale z czasem wygasa. 
Podobnie jak w przypadku każdego rozwodu wygasa też 
pokusa powrotu do siebie nawzajem. Jej miejsce zaczynają 
z czasem zajmować zupełnie inne powiązania, inni partne-
rzy, inne sprawy. Stąd też kluczowe znaczenie zjawiska, 
które za Heideggerem i Vattimo można byłoby określić 
filozoficznym terminem Verwindung, oddającym przekro-
czenie, przezwyciężenie, przebolenie, w pewnym sensie 
także ozdrowienie, regenerację, odzyskanie autonomii.

Transkolonialność może oznaczać uwolnienie się od 
psychologicznego przymusu rozrachunku z byłym koloni-
zatorem, który tworzył widmową pępowinę, w większym 
stopniu podtrzymującą niż zrywającą minioną zależność. 
Jednocześnie łączy się z podjęciem rozrachunku z rodzi-
mymi instancjami przemocy czy nadużyciami w ramach 

Od podległości do horyzontalnego diagramu relacji...



96

państwa postkolonialnego. Okazuje się bowiem, że w wielu 
kontekstach formy przemocy kolonialnej znalazły swoje 
zwierciadlane odbicie w formach przemocy postkolonial-
nej. Miejsce kolonialnych eksploratorów w wielu częściach 
Afryki zajęła lokalna klasa nowych „biznesmenów”, posłu-
gujących się zbliżonymi metodami. Bezkrytycznie przejęte 
od kolonizatorów kategorie, takie jak choćby wizja jedności 
narodowej, oznaczały zagłuszenie lokalnych odrębności. 
Trudno na przykład przeoczyć fakt, że postkolonialne 
hasło jedności Mozambiku jest po prostu kalką portugal-
skiego hasła kolonialnego: „O povo unido do Rovama ao 
Maputo” zastąpiło dawne „Portugal do Minho ao Timor”. 
W obu kryje się nie tylko ta sama struktura gramatyczno-
-retoryczna, ale ten sam rodzaj falsyfikacji, gdyż ich kon-
strukcja zaprzecza realnie istniejącej różnicy kulturowej, 
jednym ruchem sprowadza do wspólnego mianownika 
to, co niesprowadzalne. Obie rzeki, Rovama i Maputo, 
wyznaczające rzekome kontury jedności narodowej, zacie-
rają znaczenie rzeki środkowej. Dolina Zambezi wyznacza 
wszak linię podziału między zupełnie różnymi regionami 
etnicznymi i kulturowymi. Równie wyrazistym przykładem 
jest uporczywa odmowa uznania arabsko-berberskiego 
dualizmu przez postkolonialne państwo marokańskie, 
które dopiero wraz z nadejściem nowego tysiąclecia (i wraz 
z pokoleniową przemianą w ramach dynastii) dostrzegło 
konieczność odejścia od sztucznej wizji zjednoczeniowej, 
która była automatyczną, nieprzemyślaną do głębi reakcją 
na kolonialną politykę „dziel i rządź” – Francuzi próbowali 
wszak rozgrywać odrębność berberską celem osłabienia 
możliwego oporu Arabów.

Transkolonialność przynosi więc rozrachunek z miejsco-
wym establishmentem, renegocjację kwestii wyrastających 
z przedkolonialnych realiów, odejście od automatyzmów 
wynikających z bezrefleksyjnego oporu wobec kolonizato-
ra. Jako końcowy etap triady kolonialne – postkolonialne 
– transkolonialne nosi wciąż jeszcze znamiona blizny po 
doświadczonej przemocy. Zarazem otwiera jednak nowy 

Ewa Łukaszyk



 97

etap autonomii symbolicznej, która, jak już powiedziałam, 
domaga się adekwatnych sposobów opisu. Postkolonialne 
ciążenie ku metropolii, podsycane przez charakterystyczne 
dla epoki projekty kulturowo-polityczne, takie jak przy-
kładowo adresowana przez Portugalię do byłych kolonii 
propozycja luzofonii, ustępuje miejsca poszukiwaniu 
nowych ośrodków mogących posłużyć jako przestrzeń 
zaistnienia dla pisarzy i intelektualistów. Takie zewnętrz-
ne ośrodki miały w ostatnich dziesięcioleciach witalne 
znaczenie dla powstania i bezpiecznego funkcjonowania 
nowych systemów myśli, poza polityczną kontrolą post-
kolonialnych reżimów, którym z reguły było daleko do 
wyrozumiałości w traktowaniu opozycyjnych wolnomy-
ślicieli7. Przestrzenią twórczego wygnania coraz rzadziej 
bywały jednak w ostatnich latach byłe metropolie kolonial-
ne. Intelektualiści w globalnej diasporze stanowią raczej 
podgatunek neonomadów kierowanych przez abstrakcyjne 
siły grawitacji symbolicznej, ciążących ku centrom, które 
nie lansują już imperialnej ideologii, lecz wyróżniają się 
pewną masą krytyczną, wyzwalającą zjawisko ściągania 
do siebie kolejnych umysłów. Uniwersytety niderlandz-
kie pełniły w ostatnich dekadach taką rolę, a przecież nie 
na bazie spuścizny kolonialnych doświadczeń Kompanii 
Wschodnioindyjskiej! Jest to raczej symbiotyczny system 
dający gościom schronienie, a gospodarzom wysoką po-
zycję w niezwykle konkurencyjnym systemie globalnego 
rankingu producentów idei.

7 Co symptomatyczne, również w niezachodniej rzeczywistości po-
litycznej dokonuje się ostatnio znaczące przesunięcie od paradygma-
tów przemocy ku paradygmatom pokusy, które będą wzmiankowane 
niżej. Miejsce typowych represji zajmuje obecnie zjawisko określane 
często mianem „inkluzywnych sieci patronażu”. Polega ono na asymi-
lacji głosów krytycznych przez system, który dokonuje ich obłaskawie-
nia bądź za pomocą korzyści finansowych, bądź oferty widzialności 
i prestiżu symbolicznego. Inkluzywny patronaż wydaje się sprawdzać 
w zróżnicowanych warunkach kulturowych, od Ugandy po Arabię  
Saudyjską.

Od podległości do horyzontalnego diagramu relacji...



98

Tworzący się w ten sposób globalny układ powiązań 
nie daje się już analizować w formie studium podporząd-
kowania. Malajski intelektualista Farish Noor w Berlinie 
czy Lejdzie nie jest już ani postkolonialnym klientem, ani 
azylantem, ani oczywiście tym bardziej agentem nowego 
imperium podporządkowującego sobie Europę, lecz auto-
nomicznym podmiotem wnoszącym ni mniej, ni więcej jak 
należny wkład do europejskiej przestrzeni idei. Kategoria 
subaltern straciła już zastosowanie w analizie roli takich 
postaci jak V.S. Naipaul w Oxfordzie czy Driss Chraïbi 
w Paryżu, skoro obcy pisarze przyczynili się zarówno do 
sukcesu wydawców, jaki i literaturoznawców bazujących 
na eksploatacji literatury postkolonialnej. Tym bardziej nie 
ma ona zastosowania dziś, w dobie coraz pełniej rozwi-
niętego systemu literatury światowej, opartego na obiegu 
literatury tłumaczonej.

Studia stawiające sobie za cel badanie tych nowych ukła-
dów relacji muszą być wyczulone na relacje współrzędne, 
a nie nadrzędno-podrzędne hierarchie. Chodzi o mapowa-
nie połączeń, spotkań, twórczych synergii, wzajemnych 
zależności między autonomicznymi podmiotami, które nie 
przybierają już charakteru podporządkowania. Wyłaniający 
się w ten sposób horyzontalny diagram relacji ustanawia 
nową przestrzeń oddziaływania porządków symbolicznych, 
w których kategoria pokusy jest znacznie bardziej istotna od 
kategorii przemocy. W tej nowej przestrzeni symbolicznej 
formy hegemoniczne pojawiają się znikąd i szybko zapa-
dają w niebyt, są memetycznymi efemerydami w rodzaju 
południowokoreańskiej piosenki, którą przez krótką chwilę 
rozbrzmiała w mózgach niemal połowy mieszkańców 
planety. Skala nowych zjawisk ilustruje żałosną słabość 
mechanizmów unifikacji symbolicznej, odziedziczonych 
po nowoczesności. Czyż można wyobrazić sobie, by reżim 
Korei Północnej, stosując znane sobie metody, zmusił tak 
wielką rzeszę ludzi do odśpiewania jednej pieśni?

Nie jest to rzecz jasna świat bez wykluczenia, jednak jego 
mechanizmy mają zupełnie inny charakter, niż to miało 

Ewa Łukaszyk



 99

miejsce w czasach kolonialnych i postkolonialnych. Obecnie 
największe ryzyko marginalizacji wynika z nieodnalezienia 
się w sieciach globalnego partnerstwa, nierozpoznania 
możliwości wynikających z wyłonienia się globalnej prze-
strzeni symbolicznej. Dalsze pielęgnowanie postkolonialnej 
mentalności, operującej kategorią podporządkowania, czy 
pozostawanie w orbicie esencjalistycznych koncepcji toż-
samości jest więc niesłychanie ryzykowne.

Nowe pytania badawcze, jakie należałoby postawić, nie 
powinny więc dotyczyć postkolonialności, lecz literatury 
transkolonialnej, jaką w Polsce moim zdaniem mamy. Co 
więcej, jest ona znacznie bardziej użyteczna kulturotwórczo 
niż eksploracja tak czy inaczej rozumianych kolonialnych 
zaszłości. Jej przykładem mogłoby być chociażby pisarstwo 
Doroty Masłowskiej, zdradzające pokrewieństwo z trans-
kolonialnymi przewartościowaniami w zupełnie innych 
kontekstach geograficznych i kulturowych. Rysującym się 
celem jest tu zerwanie z widmowym wrogiem, „Ruskimi”, 
który bez udzielania ostatecznej odpowiedzi na pytanie 
o to, czy Polska była krajem kolonizowanym, można byłoby 
zanalizować jako typowo postkolonialny fantazmat. Jego 
zaistnienie, jak zdaje się wynikać z naszego przypadku, jest 
niezależne zarówno od dopełnienia kolonizacji, jak i zaist-
nienia „przesyłki zwrotnej”, której nadejście, jak sądzę, ni-
gdy nie zostało w Moskwie pokwitowane. Transkolonialne 
uleczenie musi się jednak rozegrać na rodzimym gruncie, 
jako wyegzorcyzmowanie widziadeł, a przede wszystkim 
rozliczenie z rodzimymi instancjami marginalizacji. Palec 
Masłowskiej zdaje się wskazywać dość jednoznacznie na 
tzw. inteligencję etosową, która, monopolizując pisanie, 
zepchnęła inne grupy społeczne w oralność, z której wywo-
dzi się hip-hopowa stylistyka wprowadzona do literatury 
przez Masłowską. Ale w finale Pawia królowej to nie ona 
triumfuje, skoro powieść kończy się salwą oddaną w kie-
runku pisarki, której nie chroni nawet, rzekomo sakralny 
w polskim kontekście, status Matki. Owo finałowe „Ognia,  

Od podległości do horyzontalnego diagramu relacji...



100

panowie!”8 nie ma w sobie nic stricte kolonialnego. Wynika 
z postkolonialnego powtórzenia kolonialnej przemocy, 
skoro to inteligencja, grupa, która wyłoniła się poniekąd 
jako instancja oporu wobec kolonizacji, sprawuje przemoc 
symboliczną w obronie swojej hegemonii. Ta zamienność 
ról domaga się studium, którego konkluzja musi prowadzić 
poza zaklęty krąg podporządkowania, w stronę synergicz-
nego diagramu równorzędnych relacji.

Postscriptum. Uwagi o życiu w świecie,  
który pozbył się zarówno kolonializmu,  

jak i postkolonializmu

Zastanawiając się nad losem teorii postkolonialnej dziś, 
sięgnęłam po program przypadającej na styczeń 2016 do-
rocznej sesji Modern Language Association of America9. 
Ze względu na skrajnie masowy charakter wydarzenia 
(idąca w tysiące liczba uczestników i setki paneli dyskusyj-
nych, co plastycznie ukazał w satyrycznej powieści David 
Damrosch10), ten monstrualny kongres można uznać za 
dobre przybliżenie stanu „postmetropolitalnego” literaturo-
znawstwa, w którym teoria postkolonialna, jak zakładam, 
powinna się ukazać w specyficznym, „późnym” świetle, 
różniącym się wszakże od mglistej poświaty, jaką można 
zaobserwować w środowisku polskim. Postkolonializmo-
wi są explicite poświęcone trzy z 840 sesji. Nie wyklucza 
to oczywiście obecności tego horyzontu teoretycznego 
w innych ujęciach, ale jednak pozwala rozeznać kontury 
jego nieuchronnej marginalizacji, zwłaszcza w odnie-
sieniu do kluczowej sfery dyskursu, wyznaczanej przez 
niezliczone wcielenia kategorii globalności, znajdującej  

8 Dorota Masłowska, Paw królowej, Warszawa, 2006, s. 150.
9 „Program. The 131st MLA Annual Convention. Austin”, PMLA 130 

(2015), nr 4, s. 973-1105.
10 David Damrosch, Mityngi myśli, przekład zbiorowy: „Przekład-

nia” Naukowe Koło Przekładowe UAM, Kraków, 2011.

Ewa Łukaszyk



 101

odzwierciedlenie w takich ujęciach jak analiza zdelokali-
zowanych przestrzeni języka (światowa kariera nie tylko 
angielskiego, ale też hiszpańskiego czy arabskiego), diaspo-
ryczność i kosmopolityzm, a nawet „humanistyka morska” 
(maritime humanities) – studium relacji śródziemnomorskich, 
transatlantyckich czy wszelkich innych, wyznaczanych 
przez rozmaite akweny.

W tym kontekście moją uwagę przykuwa w szczegól-
ności sesja nr 91, pod hasłem „Worlding the Postcolonial: 
Perspectives on Space, Place and Indigeneity”. Co ponie-
kąd symptomatyczne, otwiera ją Haifa Alfaisal, badaczka 
z King Saud University w Arabii Saudyjskiej, a więc 
reprezentantka kraju, którego kolonizacja nie dopełniła 
się i w którym w związku z tym trudno byłoby mówić 
o potrzebie rozrachunku jako „przesyłki zwrotnej” nadanej 
pod dokładnie wskazany adres. Sytuacja egzemplifikuje też 
bez wątpienia kondycję „późno przychodzącego”, kogoś, 
kto zarazem spóźnił się na kulminacyjne momenty teorii 
i musi ją postrzegać, z perspektywy własnej kultury, jako 
wisienkę na nie do końca zaistniałym torcie. Możliwa jest 
zatem jedynie praca nad samą teorią, która poddaje się 
symptomatycznej modyfikacji: jako „światowienie” („worl-
ding”) i zarazem „indygenizacja”. Przestrzeń teorii rysuje 
się w opozycji do miejsca, z którego się przemawia; równo-
cześnie zlokalizowana, autochtoniczna kondycja rysuje się 
pod znakiem zapytania, gdyż tworzy napięcie z kategorią 
„stawania się światem”. W ten sposób to najnowsze wyda-
nie postkolonialności jawi się na podobieństwo lustra, które 
pod wpływem wewnętrznych napięć pęka pod naporem 
spojrzenia tego, kto się w nim przegląda.

Próbując zrozumieć samego siebie na podstawie odbicia 
w teoretycznym lustrze, reprezentant „późno przychodzą-
cej” kultury dostrzega jedynie zwielokrotnienie fragmen-
tów własnego obrazu. Stając się reprezentantem abstrak-
cyjnej kategorii „tubylczości” zbudowanej na podstawie 
oglądu globalnego, a więc zbierającej „autochtonicznych 
mieszkańców wszystkich miejsc”, buduje obraz świata 

Od podległości do horyzontalnego diagramu relacji...



102

jako spłaszczonej, niehierarchicznej przestrzeni, w której 
charakterystyczna jest powtarzalność lokalnych losów, 
tworzących wariacje wokół podstawowego paradygmatu. 
A dostrzeżenie powtarzalności jest już przecież początkiem 
autonomicznej refleksji teoretycznej, która polega na abs-
trahowaniu prawideł z powodzi jednostkowych faktów.

„Indygenizacja” teorii oznacza przełamanie ostatniej 
z form zachodniego monopolu symbolicznego – wyłączności 
uniwersyteckich metropolii w formułowaniu paradygmatów 
krytycznych. Polska nadal jeszcze żyje w ich cieniu, starając 
się nadganiać opóźnienia, o których pisałam na począt-
ku. Niczym królik z Alicji w Krainie Czarów, nieustannie 
przeżywający opóźnienie w stosunku do samego siebie, 
zaniedbuje czas, który ma przecież do dyspozycji. Można 
odnieść wrażenie, że w polskiej humanistyce trwają w pe-
wien sposób długie lata 80. – pozostają wszak w obiegu 
nazwiska i słowa klucze tego okresu, takie jak Foucault, 
Deleuze, gender i queer, ekofeminizm czy wreszcie oma-
wiane tu studia postkolonialne. Żadna z tych kategorii nie 
jest oczywiście anachroniczna w sensie absolutnym – ana-
chroniczna jest jedynie ich koniunkcja. Kto wie, być może 
jest to jednym z wymiarów niedopełnionej transformacji, 
przypadającej na ową dekadę? Tak czy owak, odrabiając 
zaległe teoretyczne lekcje, spóźniamy się nadal, tkwimy 
w kondycji opóźnienia, zamiast energicznie wkroczyć do 
humanistyki in medias res.

Aktualny podmiot, ulokowany w „przestrzeni wszyst-
kich miejsc”, uniwersalizuje własną kondycję. Stopniowo 
wyłania się zatem przeczucie istnienia powszechnej dy-
namiki symbolicznej położonej ponad zlokalizowanymi 
porządkami kulturowymi. Wyłaniający się paradygmat 
jest czymś więcej niż konstatacją globalnego charakteru 
przepływów, jaka już na początku tysiąclecia wytwo-
rzyła m.in. nową konceptualizację światowego systemu 
literackiego; nie chodzi już wyłącznie o studium wielo-
kierunkowych przemieszczeń ludzi, języków i kultur. 
Najistotniejszą kwestią jest uchwycenie owej emergentnej 

Ewa Łukaszyk



 103

dynamiki, która sytuuje się na zupełnie nowym poziomie 
złożoności, a zatem wymaga innowacyjnych metod opisu. 
Temu jednak żadna z sesji MLA Annual Convention nie 
jest poświęcona. A więc jak żyć?

Odpowiedź nie jest ani prowokacyjna, ani mało oczy-
wista. Wręcz przeciwnie. Musi jednak wynikać ze zrozu-
mienia istoty teoretycznej biegłości w humanistyce. Jeśli 
wyobrażamy sobie, że powinna ona być uprzywilejowaną 
jazdą w wagonie pierwszej klasy, to prawdopodobnie 
nasze ambicje pozostaną niespełnione lub zamkniemy się 
w kręgu własnych iluzji. W rzeczywistości przypomina 
ona raczej pracowite układanie torów przed pociągiem.

Od podległości do horyzontalnego diagramu relacji...





HISTORYCY A TEORIA POSTKOLONIALNA – 
MIĘDZY NIEWIEDZĄ, ODRZUCENIEM  

I KRYTYKĄ

Aneta Pieniądz

Dlaczego w badaniach historycznych w Polsce tak słabo 
obecna jest teoria postkolonialna? Na pytanie to można 
udzielić kilku odpowiedzi. Proponowana niżej kategory-
zacja jest wyłącznie porządkowa, wymienione czynniki 
mieszają się i wiążą.

1. Niewiedza

Wielka dyskusja teoretyczna, dotykająca podstawowe-
go pytania o sens uprawiania historii w nowoczesnym 
społeczeństwie, tocząca się w historiografii zachodniej, 
w szczególności anglosaskiej, w latach 80. i 90., ominęła 
Polskę. W XX w. w polskich warunkach akademicka hi-
storia miała jasno wytknięte cele, a sami historycy zmagali 
się ze zgoła innymi problemami niż problem własnej na-
ukowej tożsamości. Recepcja zachodnioeuropejskiej myśli 
humanistycznej opatrzonej przedrostkiem „post-” doko-
nywała się zatem i dokonuje z ogromnym opóźnieniem. 
Dotyczy to także teorii postkolonialnej, która wciąż przez 
wielu badaczy traktowana jest jako egzotyczna nowinka, 
budząca niechęć, bo pozornie uderzająca w fundamenty 
historycznego warsztatu, oczywiście w Rankowskim (czy 



106

może raczej: Handelsmanowskim) rozumieniu tego pojęcia. 
Mamy tu często do czynienia ze swego rodzaju odruchem 
samoobrony, polegającym na dyskredytowaniu teorii bez 
zamiaru głębszego jej poznania. I wreszcie, niewiedza ta 
wyrasta niekiedy ze swego rodzaju intelektualnego leni-
stwa, niechęci do wyjścia poza utarte i bezpieczne koleiny 
myślenia o przeszłości. 

Nie sprzyja pogłębieniu refleksji teoretycznej postępująca 
specjalizacja, wymuszona również wyścigiem publikacyj-
nym. Na lektury spoza własnej, wąskiej działki badawczej 
często nie wystarcza po prostu czasu, a zatem trudno 
i o namysł nad tak złożonymi zjawiskami w humanistyce 
jak teoria postkolonialna i jej wpływ na nauki o człowieku. 
Niewiele jest ośrodków, w których metodolodzy historii 
prowadziliby żywy dialog z historykami-praktykami1 jako 
równorzędni partnerzy. Język metodologii historii staje 
się, jakby na to nie patrzeć, coraz bardziej hermetyczny, 
a drogi teorii i praktyki historycznej wyraźnie się rozchodzą. 
Trzeba również uczciwie przyznać, że sam system kształ-
cenia młodych historyków raczej nie sprzyja otwartości na 
różne teoretyczne perspektywy. Niewiele kursów historii 
obejmuje porządny kurs metodologii historii, a nierzadkie 
bywają zajęcia z historii historiografii, na których jako 
awangarda przedstawiana jest… szkoła Annales. Młodzi 
historycy – a dotyczy to szerokiej grupy, od studentów 
studiów licencjackich po doktorantów – nie mają także 
często dostatecznej wiedzy z zakresu współczesnej filozofii 
(i historiozofii), nauk społecznych, językoznawstwa czy 
teorii literatury. I, co gorsza, nie są zachęcani do samo-
dzielnego uzupełniania tych braków (rola mentora/tutora/
mistrza jest tu kluczowa). Nieliczne są wydziały, które 
oferują szersze, interdyscyplinarne podejście do badań 
nad przeszłością i akceptują wieloparadygmatyczność 
nauk historycznych. Nie sprzyja temu zresztą narastająca  

1 Posługuję się kategorią „historyk-praktyk” z pełną świadomością 
jej ułomności. 

Aneta Pieniądz



 107

tendencja do instytucjonalnej fragmentaryzacji akademic-
kiego świata. 

2. Odrzucenie

Tak, bronię niezależnej postawy historyka, dystansu 
wobec przeszłości i neguję jakąkolwiek wartość naukową 
– podkreślam: naukową – studiów postkolonialnych czy 
gender studies. Tu mamy do czynienia z czystą ideologią, to 
jest odpowiednik marksizmu-leninizmu. Tylko że Marksa, 
Engelsa i Lenina zastąpiły w tych sferach inne autorytety; 
nie całkiem, bo Włodzimierz Iljicz gdzieś tam pokutuje. 
Mogę zrozumieć postcolonial studies, kiedy czytam teksty 
autorów hinduskich czy łacińskoamerykańskich, traktując 
je jako symptom ich sytuacji i jako narzędzie walki, która 
może być skądinąd sympatyczna. Ale chcę z całą mocą 
powiedzieć, że moim zdaniem nie ma to nic wspólnego 
z nauką i szerzenie tego rodzaju tendencji pod szyldem 
nauki wydaje mi się równie nieuzasadnione, co obecność 
sekcji naukowego marksizmu-leninizmu na kongresach 
filozofów w latach 60. i 70.2 

W cytowanym fragmencie wypowiedzi Krzysztofa Po-
miana mieszczą się główne zarzuty stawiane teorii post-
kolonialnej przez jej przeciwników. Wypowiedź ta dotyka 
jednak (chyba mimowolnie) znacznie głębszych problemów 
niż tylko negacja naukowej wartości interpretacji przeszłości 
odwołujących się do perspektywy postkolonialnej. Grze-
chem pierworodnym teorii postkolonialnej jest, według jej 
radykalnych krytyków, otwarta deklaracja zaangażowania. 
Teoria postkolonialna ma być, ex definitione, czynnikiem 
prowadzącym do zmiany – czynnikiem emancypacyjnym. 

2 Głos Krzysztofa Pomiana w dyskusji po jego wystąpieniu „Histo-
ria – dziś” na konferencji „Teoretyczne problemy wiedzy historycznej”, 
Otwock 23 września 2010 r., opublikowany w: Historia – dziś. Teoretycz-
ne problemy wiedzy o przeszłości, red. E. Domańska, R. Stobecki, T. Wi-
ślicz, Kraków 2014, s. 308.

Historycy a teoria postkolonialna...



108

Z perspektywy klasycznej historiografii podejście takie jest 
nie do przyjęcia – zakłada bowiem świadomą rezygnację 
badacza z postawy zdystansowania wobec przedmiotu 
badania, w tym przypadku przeszłości, i wyznaczenie 
celów wykraczających poza dążenie do „prawdy”. W tym 
rozumieniu, zaangażowanie wyklucza krytyczne podejście 
do badanej przeszłości i dyscyplinę warsztatową, a co za 
tym idzie – „naukowość” postkolonialnego nurtu badań 
historycznych. Pojawia się od razu, rzecz jasna, pytanie 
o prawomocność wartościowania postaw poznawczych: 
czy ów „dystans” wobec przeszłości (pojęcie to zastąpiło 
niedającą się już dłużej bronić kategorię „obiektywizmu”) 
jako postawa badawcza, maskująca nieprzekraczalne uwa-
runkowania, którym poddany jest każdy historyk jako 
istota społeczna, jest faktycznie „lepszy” (m.in. w kate-
goriach etycznych) niż postawa jawnego zaangażowania. 
Wymusza to także pytanie o kryterium „naukowości” 
w historii. Obydwa te, fundamentalne, pytania, stawiane 
przez historiografie różnych części świata od co najmniej 
trzech dekad, rzadko pojawiają się w debacie dotyczącej 
sensu historii w Polsce (wracamy tu do wymienionej 
w pierwszym punkcie obojętności polskich historyków 
wobec przełomów, dokonujących się w humanistyce świa-
towej w latach 80. i 90.).

Drugi grzech ciężki, który obciąża teorie postkolonialną, 
to jej związki z marksizmem. Choć wzajemne relacje są 
nader powikłane (przecież jedne z najciekawszych głosów 
krytycznych wobec marksizmu wychodziły w końcu XX 
w. właśnie z kręgów badaczy postkolonialnych), w Polsce 
humanistom wykorzystującym postkolonialne modele 
interpretacyjne przypina się często łatkę pogrobowców 
Marksa. W głównym nurcie akademickich i okołoakade-
mickich debat taka etykietka jest, na dobrą sprawę, poca-
łunkiem śmierci. Zamyka też możliwość dyskusji, jako że 
– z oczywistych względów, wynikających z historycznych 
uwarunkowań funkcjonowania polskiej humanistyki – na-
wiązanie do marksizmu przenosi debatę na poziom emocji 

Aneta Pieniądz



 109

i osobistych resentymentów. Innymi słowy, zdystansowani 
wobec przedmiotu badania historycy gwałtownie tracą 
dystans, kiedy tylko pojawia się na horyzoncie kwestia 
wpływu marksizmu na rozwój współczesnej humanistyki, 
o historiografii nie mówiąc. Postawa ta przenosi się także na 
młodsze pokolenia badaczy, wchodzących dopiero w życie 
zawodowe – którzy bądź to z przekonania, bądź z wyra-
chowania, szerokim łukiem omijają teorie, mogące rzucić 
na nich podejrzenie o niezdrowe fascynacje marksizmem3.

Trzeci element wpływający na odrzucenie teorii post-
kolonialnej nie jest już tak oczywisty i niekoniecznie jest 
uświadamiany przez samych krytyków postkolonializmu. 
To poczucie obcości, braku związku teorii postkolonialnej 
z naszymi dziejami. Jak powiedział Krzysztof Pomian, 
teorie postkolonialne można stosować do byłych kolonii 
(w domyśle: nie nadają się one do badania dziejów świata 
pozakolonialnego, nam bliższego). Tym, którzy prowadzą 
„skądinąd sympatyczną” walkę o wyzwolenie się spod 
dominacji metropolii, można pozwolić na zaangażowanie. 
Nie przystoi ono jednak badaczom z naszej części eku-
meny. W ten sposób teoria postkolonialna sprowadzona 
zostaje do roli narzędzia walki (którym rzecz jasna jest), 
pozbawionego wszelako jakiegokolwiek prawomocnego 
potencjału poznawczego i interpretacyjnego. Podobnie 
zresztą jak gender/women studies: nieprzypadkowo te nurty 
humanistyki wymieniane są jednym tchem. Chciałoby się 
gorzko powiedzieć, że kobiety i nie-Europejczycy mają 
swoje prawa, nawet swoją historię, ale nie jest to praw-
dziwie naukowa historia.

3 Na ograniczenia recepcji teorii postkolonialnej wynikające z dystan-
sowania się polskich historyków od dziedzictwa myśli Marksa zwraca 
uwagę Jan Sowa, Fantomowe ciało króla. Peryferyjne zmagania z nowoczesną 
formą, Kraków 2011, s. 444 i n.

Historycy a teoria postkolonialna...



110

3. Twórcza krytyka

Omówione wyżej przyczyny mają, w mojej opinii, 
decydujący wpływ na brak zainteresowania teorią post-
kolonialną w polskiej historiografii. Same w sobie nie są 
jednak specjalnie interesującym przedmiotem rozważań – 
zasadzają się bowiem na negacji, bez próby wejścia w dialog 
z propozycjami, jakie teoria postkolonialna przynosi. Warte 
głębszej analizy są te przypadki, kiedy badacze próbują 
podjąć dyskusję z założeniami tego nurtu.

Zacząć wypada od dość banalnej konstatacji: w polskiej 
humanistyce perspektywa postkolonialna jest wykorzy-
stywana do badania przeszłości przede wszystkim przez 
niehistoryków. Jeśli przyjrzymy się pisarstwu ostatniego 
dziesięciolecia, okaże się, że próbowali się zmierzyć z tym 
problemem kulturoznawcy, literaturoznawcy, ale nie histo-
rycy. Jeśli już historyk sięgał po perspektywę postkolonialną 
do badania dziejów Polski, to z reguły nie był to historyk 
polski. Wynika to z kilku podstawowych cech ujęcia post-
kolonialnego. Ukierunkowanie studiów postkolonialnych na 
analizę kodów kultury, dyskursów, relacji wiedza – władza 
sprawiają, że te drogi interpretacji są bardziej atrakcyjne 
dla tych badaczy, których do zainteresowań historycznych 
prowadzą studia nad literaturą czy filozofią. Badania 
postkolonialne są również z definicji interdyscyplinarne, 
a zatem wymagają wyjścia poza bezpieczne granice własnej 
dziedziny, o co – mimo deklaracji – w historii akademic-
kiej jest bardzo trudno. Obawa przed dyletantyzmem, 
a zarazem przekonanie o wyższości metod badawczych 
wypracowanych przez historię w toku jej długiego rozwo-
ju nad modnymi nowinkami odgrywają tu niemałą rolę. 

Kiedy historycy podejmują trud życzliwego zapoznania 
się z możliwościami nowego odczytania dziejów Polski 
i szerzej, naszej części Europy, jakie nieść może teoria 
postkolonialna, słusznie wskazują na szereg problemów, 
utrudniających jej wykorzystanie. Spróbujmy je pokrótce 
scharakteryzować.

Aneta Pieniądz



 111

Pierwszym i zasadniczym problemem jest zarzut uprosz-
czeń, który wynika z zastosowania do różnorodnych świa-
dectw źródłowych jednego schematu interpretacyjnego. 
Podporządkowanie się teorii niesie ryzyko pisania „pod 
tezę”, czyli selekcji faktów i źródeł sprzecznej z elemen-
tarnymi zasadami warsztatowymi i etycznymi historyka. 
Danuta Sosnowska podsumowała te wątpliwości lako-
nicznie: „Europa Środkowo-Wschodnia ma zbyt złożoną 
historię i zbyt skomplikowany układ relacji narodowych, 
by można było w jej dziejach wyróżnić dwa osobne, 
rozdzielone dyskursy: dyskurs kolonizatorów i dyskurs 
kolonizowanych”4. Kwestia ta jest jednak szersza, a stwier-
dzenie Sosnowskiej można byłoby rozciągnąć na materię 
historyczną w ogóle. Nie chodzi tylko o obiekcje wobec prób 
mechanicznego przenoszenia dychotomicznego modelu 
metropolia – kolonia na warunki środkowoeuropejskie. 
Problem dotyczy także podstawowego problemu każdej 
analizy historycznej: zasady rządzące postępowaniem 
badawczym historyka wymagają uwzględnienia możliwej 
wielości czynników, które w różny – niekiedy sprzecz-
ny – sposób współtworzą obraz każdego z wydarzeń 
i procesów historycznych. Podobnie, nakaz eksploracji 
wszelkich świadectw źródłowych utrudnia, a nawet unie-
możliwia, stosowanie teorii powstających jako narzędzia 
interpretacji tylko ich określonej grupy (w przypadku teorii 
postkolonialnej, rodzącej się z analizy stereotypów literac-
kich, to jedna z kluczowych kwestii). Metoda krytyczna 
wypracowana przez historyków czyni ich, siłą rzeczy, 
niechętnymi „wielkim teoriom”: historycy widzą bowiem 
zawsze zbyt wiele wyjątków. Z drugiej strony, w ostatnim 
półwieczu kolejne „-izmy”, „zwroty” i kasandryczne prze-
powiednie zmierzchu historii jako nauki zdezawuowały 
dążenie do tworzenia modeli wyjaśniających jako celu  
pracy historyka. 

4 D. Sosnowska, „Ograniczenia i możliwości krytyki postkolonial-
nej”, Historyka 2012, s. 93.

Historycy a teoria postkolonialna...



112

Historycy, skądinąd słusznie, sprzeciwiają się bezreflek-
syjnemu przejmowaniu i aplikowaniu do dziejów Polski 
narzędzi interpretacyjnych, które nie tylko nie pomagają ich 
lepiej zrozumieć, ale wręcz zacierają lokalną odrębność – 
a w skrajnej postaci, jak skonstatował Włodzimierz Bolecki 
– prowadzą do tworzenia ich karykatury5. W tym duchu, 
kilka lat temu Grażyna Borkowska pisała o nieuprawnio-
nym z punktu widzenia metodologii badań stosowaniu 
teorii postkolonialnej do sytuacji Polski porozbiorowej 
i (post)peerelowskiej6, zaś Wiktoria Kudela-Świątek i Adam 
Świątek określali tę skłonność do ulegania tyranii teorii 
mianem „pułapki kolonializmu”, przestrzegając przed 
„nazywaniem każdej formy dominacji jednych nad drugimi 
polityką kolonialną”7. Towarzyszy temu zarzut niedookre-
ślenia dyskursu postkolonialnego, które to niedookreślenie 
pozwala arbitralnie zaliczać do niego opowieści o niemal 
każdej formie podporządkowania, bez jasnego określenia 
celu takiego zabiegu8. Dychotomiczny podział na ciemię-

5 W. Bolecki, „Myśli różne o postkolonializmie. Wstęp do tekstów 
nie napisanych”, Teksty Drugie 2007, nr 4, s. 7, 12. 

6 G. Borkowska, „Perspektywa postkolonialna na gruncie polskim 
– pytania sceptyka”, Teksty Drugie 2010, nr 5, s. 40-52. Hanna Gosk pro-
ponuje odrzucić obciążone bagażem obcych znaczeń pojęcie postkolo-
nializmu i zastąpić je bardziej, jej zdaniem, odpowiadającym polskie-
mu doświadczeniu pojęciem „postzależnościowe”: H. Gosk, Opowieści 
„skolonizowanego/kolonizatora”. W kręgu studiów postzależnościowych nad 
literaturą polską XX i XXI wieku, Kraków 2010, s. 8 n. W tym duchu na 
temat oryginalnego wkładu, jaki w badania wnieść może odejście od 
pojęcia „kolonii/kolonizacji” na rzecz „zależności/uzależnienia”, wska-
zuje też D. Kołodziejczyk, „Postkolonialny transfer na Europę Środko-
wo-Wschodnią”, Teksty Drugie 2010, nr 5, s. 22-39.

7 W. Kudela-Świątek, A. Świątek, „W pułapce kolonializmu... Ukra-
ińcy w Galicji Wschodniej – kolonizowani czy kolonizatorzy?”, History-
ka 2012, s. 194.

8 Na płynność pojęciową teorii postkolonialnej i negatywne skutki 
tego faktu dla badaczy, próbujących stosować ją w praktyce, zwraca 
uwagę m.in. M. Klimowicz, „Retoryczność polskiego dyskursu postko-
lonialnego”, w : Studia postkolonialne nad kulturą i cywilizacją polską, red. 
K. Stępnik, D. Trześniowski, Lublin 2010, s. 63-70.

Aneta Pieniądz



 113

żonych i ciemiężących, swoich i innych czy też ofiary i ich 
oprawców, wpisany w dyskurs postkolonialny, budzi opór 
historyków, którzy nie mogą zaakceptować stosowania 
takiego schematu do relacji łączących (i dzielących) kraje 
i społeczeństwa Europy Środkowo-Wschodniej. Argumen-
tem przeciwników wykorzystania teorii postkolonialnej 
jest choćby zmienność/płynność ról – jak w przypadku 
Polski, ale także na przykład Węgier – gdzie kolonizator 
staje się kolonizowanym, nie zatracając jednak wcale swych 
ambicji kolonialnych wobec Innych (vide relacje w trójkącie 
polsko-ukraińsko-rosyjskim9), jednocześnie kolonizowany 
nie uznaje hegemonii kulturowej kolonizatora. Z drugiej 
strony, krytycy wskazują na niejasny problem wewnętrz-
nych podziałów społeczeństwa: inaczej niż w relacji między 
koloniami a metropolią w przypadku imperiów zamorskich, 
podział etniczny i kulturowy nie musiał pokrywać się 
z podziałami w hierarchii władzy i wpływu10. Wobec tak 
wielkiej złożoności materii teoria postkolonialna postrze-
gana bywa czasem przez historyków raczej jako krępujący 
gorset niż klucz otwierający nowe drzwi, a jednocześnie 
– poprzez swoje odniesienia do współczesności – jako po-
dejrzane narzędzie wykorzystywane w aktualnej polityce11. 

9 Szeroko dyskutowaną próbą rozwikłania tego gordyjskiego węzła 
była praca Daniela Beauvois, Trójkąt ukraiński. Szlachta, carat i lud na Wo-
łyniu, Podolu i Kijowszczyźnie, Lublin 2005, gdzie autor dystansował się 
od wykorzystywania instrumentarium pojęciowego postkolonializmu 
w badaniu Europy Środkowo-Wschodniej.

10 Z perspektywy historyka problemy te wypunktowuje zwięźle Jan 
Kieniewicz, Polski los w imperium rosyjskim jako sytuacja kolonialna, w: 
tenże, Ekspansja, kolonializm, cywilizacja, Warszawa 2008, s. 244-262; zob. 
też głosy historyków w dyskusji wokół postkolonializmu (wokół prac 
Ewy Thompson): Debaty IBI AL, t. 1, Warszawa 2008, s. 5-73.

11 W. Kudela-Świątek, A. Świątek, W pułapce…, op. cit, passim. Wy-
korzystywanie narzędzi postkolonialnej krytyki do analizy środkowo-
europejskiej materii historycznej jako elementu kreowania współcze-
snej polityki pamięci demaskują krytycy prac Mykoły Riabczuka, m.in. 
ostatnio Anton Saifullayeu, „Kolonializm «po naszemu», czyli o potrze-
bie zachowania ostrożności w używaniu metodologii postkolonialnej 
do badań nad Europą Wschodnią. Polemika z Mykołą Riabczukiem”, 

Historycy a teoria postkolonialna...



114

W oczach historyka naiwnością (jeśli nie metodologicznym 
dyletantyzmem) grzeszy kulturoznawca, który najpierw 
stwierdza, że teoria postkolonialna doskonale nadaje się 
do wyjaśniania zawiłości polskich dziejów na przestrze-
ni stuleci z racji podobieństwa łączącego sytuację naszej 
części Europy i zamorskich kolonii, by za chwilę wskazać 
całą listę różnic, które stosowanie takich paraleli czynią co 
najmniej dyskusyjnymi12. 

Grażyna Borkowska zwraca uwagę na jeszcze jeden 
aspekt problemu, który zwykle umyka dyskusji toczonej 
przez niehistoryków. A mianowicie zauważa słusznie, że 
badacze zajmujący się np. relacjami etnicznymi na Kresach 
(zarówno socjologowie, jak i historycy) nie potrzebowali 
Saida, by dostrzec opresywność hegemonicznej kultury 
polskiej na tym obszarze, przekładającą się nie tylko na 
sposób opisu jej uczestników i wykluczonych-Innych, 
ale i na stosunki społeczno-ekonomiczne13. Podobnie, 
zagadnienie rozwoju krajów peryferyjnych (np. Polski) 
wobec (europejskich) centrów gospodarczych, przyczyn 
i konsekwencji tego stanu rzeczy w kulturze i szeroko 
rozumianym życiu społecznym był przedmiotem oży-
wionej dyskusji w czasach, kiedy Spivak i Chakrabarty 
byli jeszcze dziećmi.14 W tym sensie teoria postkolonialna 
odbierana jest przez niejednego historyka nie jako nowy 
klucz interpretacyjny, ale powtórzenie w innej – bardziej 
atrakcyjnej, bo przejętej z Zachodu – formie dawno już 
znanych propozycji interpretacyjnych. Nic dziwnego, że 
reakcją na krytykę kierowaną pod adresem historyków 
dystansujących się wobec „nowych” teorii jest płynąca 
z ich strony zachęta, skierowana do polemistów, by zanim 

Nowy Prometeusz 2015, s. 77-90.
12 J. Sowa, Fantomowe ciało króla, op. cit., zwłaszcza s. 431-492.
13 G. Borkowska, Perspektywa postkolonialna…, op. cit., s. 46 n.
14 Wystarczy wymienić nazwiska takich historyków jak Marian 

Małowist, Witold Kula, Jerzy Topolski, Andrzej Wyczański, Jan Kie-
niewicz; szerzej na ten temat: A. Sosnowska, Zrozumieć zacofanie. Spory 
historyków o Europę Wschodnią (1947-1994), Warszawa 2004.

Aneta Pieniądz



 115

zamkną przed historykami archiwa15, sami udali się naj-
pierw do biblioteki i nieco poczytali.

Podejmowane dzisiaj próby zastosowania klucza postko-
lonialnego do badania dziejów Polski XIX i XX w. bywają 
zatem odczytywane jako próba kulturowego kolonizowania 
tego obszaru i narzucenia obcego modelu interpretacyjnego, 
ignorującego miejscową odrębność historyczno-kulturową. 
W tym ujęciu dwuznacznej wymowy nabierają opinie 
historyków (zwłaszcza kręgu anglosaskiego), którzy jako 
argument za zastosowaniem ujęcia postkolonialnego 
przywołują konieczność dania głosu nam, czyli „słabym 
Innym”: żeby zaistnieć ze swą historią w głównym nurcie, 
„słabi”, czyli Europa Środkowo-Wschodnia, powinni zacząć 
mówić o swej przeszłości językiem „silnych”, ergo wpisać 
się w kategorie postkolonialnego podziału16. Demaskację tej 
postawy badawczej, która sama staje się – w pewnym sen-
sie – formą (re)kolonizacji – przeprowadził choćby Dariusz 
Skórczewski, w swej analizie prac Tony’ego Judta17. Jedno-
cześnie, uwikłanie (często nieuświadomione) historyków 
z naszej części Europy w ten sam dyskurs konfrontujący 
peryferie, do których należy Polska, i zachodnie centrum, 
uniemożliwia przeciwstawienie tej propozycji postkolonial-
nej własnej, konkurencyjnej metanarracji18. Ta bezradność 

15 Jak proponował w pewnym wywiadzie Jan Sowa: J. Sowa, Człowiek 
myśli w stadach, „Dwutygodnik.com. Strona kultury”, <http://www.
dwutygodnik.com/artykul/5859-czlowiek-mysli-w-stadach.html> (do-
stęp: 2016.01.17).

16 Zob. zwłaszcza: E. Thompson, „Trubadurzy imperium”. Literatura ro-
syjska i kolonializm, przeł. A. Sierszulska, Kraków 2000; a także C. Cava-
nagh, „Postkolonialna Polska. Biała plama na mapie współczesnej teo-
rii”, przeł. T. Kunz, Teksty Drugie 2003, z. 2-3; z nieco innej perspektywy, 
ale podobne stanowisko zajmuje też J. Sowa, Fantomowe ciało króla, op. cit.

17 D. Skórczewski, „Polska skolonizowana, Polska zorientalizowana. 
Teoria postkolonialna wobec «innej Europy»”, Porównania 2009, s. 95-
105; idem, Teoria-literatura-dyskurs. Pejzaż postkolonialny, Lublin 2013, s. 
383-406.

18 Ewa Domańska nieobecność w języku polskich historyków dzie-
jów najnowszych pojęć zaczerpniętych z postkolonialnego słownika 
postrzega jako pogrobowy triumf ZSRR, „odwrócenie uwagi od kwestii 

Historycy a teoria postkolonialna...



116

prowadzi do swego rodzaju odruchu obronnego, czyli 
zamykania się w sprawdzonych wzorcach uprawiania 
historii (w duchu historyzmu) – pozornie odpornych na 
wpływy cudzych konceptualizacji dziejów naszej części 
Europy. W wielkim uproszczeniu, postawę tę można by 
sprowadzić do hasła „Róbmy swoje” i pozostawmy czcze 
spory o teorię kulturoznawcom, literaturoznawcom, filozo-
fom, czyli przedstawicielom tych dyscyplin, które skupiają 
się na tworzeniu opowieści historycznych z pogranicza 
nauki i literatury, a nie uprawianiu „prawdziwej” nauki 
o przeszłości. 

W ostatnich latach w dyskusji, w której historycy kry-
tycznie wypowiedzieli się o możliwościach, jakie daje wy-
korzystanie teorii postkolonialnej, na plan pierwszy zaczął 
się wysuwać spór o jej wykorzystanie do badania relacji 
władzy nie tyle między państwem kolonizatorem a sko-
lonizowanymi wspólnotami, co relacji podporządkowania 
wewnątrz społeczeństw. Chodzi o nurt badań kojarzony 
z subaltern studies, który w przełożeniu na warunki polskie 
(środkowoeuropejskie) pozwala z nowej perspektywy 
spojrzeć na takie kwestie, jak np. stosunki między two-
rzącą elitę szlachtą a pozostałymi grupami społecznymi 
(mieszczaństwo, a zwłaszcza chłopstwo) w długich okre-
sach i konsekwencje tych relacji dla najnowszych dziejów 
Polski, jak sytuacja kobiet czy mniejszości religijnych itp.19 

rosyjskiego/sowieckiego kolonializmu” i skierowanie jej wyłącznie ku 
ideologii komunistycznej (E. Domańska, „Obrazy PRL w perspektywie 
postkolonialnej. Studium przypadku”, w: Obrazy PRL. Konceptualizacja 
realnego socjalizmu w Polsce, red. K. Brzechczyn, Poznań 2008, s. 167-
186). Pozwolę sobie postawić tezę przeciwną: być może właśnie dla-
tego, że świadomość złożoności problemu postsowieckiej zależności/
podporządkowania/zdominowania i wynikających z niego kłopotów 
z tożsamością jest stale obecna u polskich historyków, interpretacyjny 
klucz postkolonialny wydaje im się mało subtelnym, a na dodatek po-
życzonym narzędziem.

19 Na możliwości, jakie daje takie ukierunkowanie badań, wskazu-
je Andriy Zayarnyuk, „Imperium, chłopi, ruchy narodowe – galicyjski 
trójkąt postkolonialny?”, Historyka 2012, s. 101-113.

Aneta Pieniądz



 117

Być może tu właśnie, w odejściu od koncentrowania się na 
dominującym dyskursie tożsamościowym odwołującym 
się do narodowości/nacjonalizmu kryje się największy 
potencjał poznawczy ujęcia postkolonialnego, atrakcyjny 
dla naszej historiografii – dostrzeżony już zresztą przez 
badaczy poruszających się na obrzeżach historiografii aka-
demickiej, jak Jan Sowa czy Andrzej Leder. Dopuszczenie 
do głosu grup wykluczonych/podporządkowanych/innych, 
niemieszczących się w tradycyjnych narracjach narodowych/
emancypacyjnych, może okazać się najbardziej obiecującą 
konsekwencją sporu o postkolonializm w historiografii. 
Czy historycy dostrzegą tę szansę? Na odpowiedź na to 
pytanie przyjdzie nam chyba jeszcze poczekać.

Historycy a teoria postkolonialna...





POSTKOLONIALIZM JAKO METODA: 
KONSERWATYWNA CZY „POSTĘPOWA”?
WSTĘPNE OCZYSZCZENIE PRZEDPOLA

Dariusz Skórczewski

W gronie, w którym się znajduję, zbyteczne są uwagi 
rudymentarne, w tym definiowanie takich pojęć jak post-
kolonialność jako historycznie osadzona kondycja społecz-
no-kulturowa czy postkolonializm jako nurt w badaniach 
humanistycznych. Nie sugeruję, iż kwestie te zostały 
definitywnie rozstrzygnięte, a wiedza na ich temat sko-
dyfikowana w akademickich kompendiach i leksykonach. 
Przeciwnie, lokując punkt obserwacyjny w naszej części 
świata i kierując aparaturę optyczną postkolonialnej kry-
tyki na lokalne zjawiska społeczno-polityczno-kulturowe, 
badacz narażony bywa na zarzut imitacji lub nadużycia, 
co z kolei wpycha go w koleiny rutynowego – czy jak kto 
woli: rytualnego – tłumaczenia się, w jakich aspektach 
m o ż n a  o Europie Środkowo-Wschodniej myśleć post-
kolonialnie i czy to w ogóle ma sens. Rytuał ten obejmuje 
m.in. wskazywanie paraleli i punktów stycznych między 
trzecim a drugim światem (w zakresie doświadczenia 
historycznego, w dyskursach kulturalnych, zachowaniach 
społecznych, mentalności), a także podkreślanie lokalnej 
odmienności i implikowanych nią różnic w teoretyzacjach 
postkolonialnych zagadnień. A to zaledwie początek listy 
powinności, jakie spełnić musi krytyk kulturowy z naszego 
regionu, chcący prawomocnie korzystać z postkolonialnego 



120

wokabularza. Sprostanie tym wymogom nie gwarantuje 
zresztą zdobycia trwałej pozycji w postkolonialnym dys-
kursie. Dyskurs ten, w swoim globalnym wydaniu nader 
krytyczny w zakresie metodologicznej i teoretycznej sa-
moświadomości, w naszym, tj. wschodnioeuropejskim, 
wariancie jest samokrytyczny nawet w dwój-, a może 
i trójnasób. Oto np. usłyszeć można opinie, że to nie 
postkolonialność, a postzależność miałaby lepiej określać 
obecną polską kondycję, albo że nie o skolonizowaniu 
przez obcych winno się tu mówić, a o samokolonizacji (to 
polska szlachta bowiem niewoliła polskich chłopów1), bądź 
też że faktycznym ośrodkiem kolonialnej dominacji był na 
naszych ziemiach Kościół rzymskokatolicki2. Każde z tych 
ujęć, rzecz jasna, w oczywisty sposób nie tylko odmiennie 
ustawia przedmiot badań, lecz także inaczej korzysta z post-
kolonialnego instrumentarium. Nawet jednorazowe uzy-
skanie przyczółku w globalnych studiach postkolonialnych 
nie gwarantuje jednak ciągłości ani spójności rozwijanego 
stamtąd projektu badań nad naszym regionem. 

Propozycja, by zrezygnować tu z błądzenia po defini-
cyjnym przedpolu, nie wynika wyłącznie ze sprzeciwu 
wobec rutynowej procedury uściśleń i zastrzeżeń, do 
której niejako zobowiązany poczuwa się badacz, gdy chce 
dopełnić formalności zapewniających „legalne” dopisanie 
polskiego postkolonializmu do agendy światowych stu-
diów postkolonialnych. U podłoża propozycji poniechania 
(w tym tekście!) refleksji nad rudymentami leży raczej 
przeświadczenie o ukrytej opresyjności globalnego dyskursu 

1 J. Sowa, Fantomowe ciało króla. Peryferyjne zmagania z nowoczesną for-
mą, Kraków 2011. Przemysław Czapliński twierdzi, że zdecydowana 
większość polskiego społeczeństwa „odwołuje się do tradycji niewła-
snej, że tożsamość dziewięciu dziesiątych społeczeństwa plebejskiego 
została skolonizowana przez mitologię szlachecką” (P. Czapliński, 
„Horror Polonius”, w: Jan Cywiński et al., Kim są Polacy, Warszawa 
2013, s. 97). 

2 Maria Janion, Niesamowita Słowiańszczyzna: fantazmaty literatury, 
Kraków, 2006. 

Dariusz Skórczewski



 121

postkolonialnego, który zazdrośnie strzegąc swojego marko-
wego „produktu”, w interesie ochrony własnego „rynku”3, 
poniekąd wymusza tego rodzaju praktyki na badaczach 
spoza pierwszego, „oryginalnego” kręgu postkolonialności. 
Zasadną w tej sytuacji opcją wydaje się porzucenie przez 
polski postkolonializm retoryki tłumaczenia swego raison 
d’être wobec światowych studiów postkolonialnych, której 
przedłużanie może blokować przejście do następnego etapu 
– etapu znormalizowanych, rutynowych (sic!) badań, uzna-
nych i akceptowanych w łonie polskiej czy środkowoeuro-
pejskiej humanistyki jako standardowa praktyka akademic-
ka, a nie jedynie intelektualna ekstrawagancja czy sezonowa 
moda. Wydaje się, że na polu teoretycznej argumentacji 
na rzecz zasadności postkolonialnych studiów nad polską 
literaturą i kulturą zrobiono już dostatecznie dużo i czas 
na pogłębione ujęcia, zarówno monograficzne nad jednost-
kowymi zjawiskami oraz ich zespołami, jak i syntetyczne4. 

Oczyściwszy w ten sposób przedpole, a także zakładając 
racjonalność, wartość heurystyczną oraz potencjalną orygi-
nalność wniosków, osiągniętych za pomocą postkolonialnej 
metody w polskich badaniach literackich i kulturowych, 
przechodzę do zadanego mi do przemyślenia problemu.

3 Dorota Kołodziejczyk, „Postkolonialny transfer na Europę Środ-
kowo-Wschodnią”, Teksty Drugie 2010, nr 5, s. 23. 

4 Prace w zakresie polskich studiów postkolonialnych to w większo-
ści bądź szkice teoretyczne, bądź monograficzne „studia przypadków” 
(np. Wacław Forajter, Kolonizator skolonizowany. Przypadek Sygurda Wi-
śniowskiego, Katowice 2014; Hanna Gosk, Opowieści skolonizowanego/
kolonizatora: w kręgu studiów postzależnościowych nad literaturą polską XX 
i XXI wieku, Kraków 2010; Dariusz Skórczewski, Teoria – literatura – dys-
kurs. Pejzaż postkolonialny, Lublin 2013; Dorota Wojda, Polska Szehereza-
da: swoje i obce z perspektywy postkolonialnej, Kraków 2015). Do rzadkości 
należą teksty syntetyczne, przekrojowe i porównawcze, jak np. dwa 
obszerne studia Bogusława Bakuły „Europa Środkowo-Wschodnia i jej 
(post)kolonialny świat” oraz „Studia postkolonialne w Europie Środko-
wej oraz Wschodniej. Kwerenda wybranych problemów (1991—2014)”, 
w: Dyskurs postkolonialny we współczesnej literaturze i kulturze Europy 
Środkowo-Wschodniej: Polska, Ukraina, Węgry, Słowacja, red. B. Bakuła et 
al., Poznań 2015, s. 13-97 i 101-181. 

Postkolonializm jako metoda...



122

Kwestia punktu widzenia

Sposób, w jaki został on sformułowany, stawia mnie 
w trudnej, by nie rzec, beznadziejnej sytuacji. Czy bowiem 
ktoś, kto sam został sklasyfikowany jako konserwatyw-
ny krytyk postkolonialny5, jest w stanie orzekać sine ira 
et studio o zaletach tudzież niedostatkach jednego bądź 
drugiego wariantu postkolonialnej metody? Czy wypada 
mu wypowiadać się pro domo sua z pozycji przez innych 
określanej jako aneutralna? Cytując klasyka współczesnej 
myśli konserwatywnej, który zauważył, że „konserwatyzm 
staje się świadomy siebie, dopiero kiedy się go do tego 
zmusi”6, mogę półżartem rzec, że performatywnie „stałem 
się” konserwatystą z chwilą ogłoszenia tego faktu przez 
Stanleya Billa. Mówiąc zaś w poważniejszym tonie, nie 
tylko uprawiany przeze mnie (i nie tylko przeze mnie) 
dyskurs naukowy, lecz także niżej przedstawiony punkt 
widzenia na tytułowe zagadnienie prawdopodobnie istotnie 
uwarunkowany jest w jakiejś mierze moimi zapatrywania-
mi, mimo iż staram się zachować należyty obiektywizm, 
i zaprzeczanie temu byłoby z mojej strony nieuczciwe. Czy 
tego rodzaju sytuacja – przecież nieodosobniona w nauce 
– skazuje dyskurs naukowy na stronniczość, co mogłoby 
implikować utratę przezeń statusu naukowego? Nie cho-
dzi przecież o prywatne przekonania dotyczące struktury 
świata, wartości itp., do których każdy, również badacz 
postkolonialny, ma prawo. Pytanie brzmi: czy dopuszczalne 
jest, by przekonania te profilowały metodę badań? I czy 
m u s z ą  one nieodwołalnie odcisnąć się na przebiegu 
i wynikach procesu poznania naukowego? 

5 Stanley Bill, „W poszukiwaniu autentyczności: kultura polska i na-
tura teorii postkolonialnej”, Praktyka Teoretyczna 2014, nr 1 (11), tekst 
online <http://www.praktykateoretyczna.pl/czasopismo/w-poszukiwa
niu-autentycznosci> (dostęp: 20.01. 2016). 

6 Roger Scruton, Co znaczy konserwatyzm, przeł. Tomasz Bieroń, Po-
znań 2002, s. 28. 

Dariusz Skórczewski



 123

Bez względu na to, co orzeka na ten temat filozofia nauki, 
praktyka humanistyki dowodzi, iż założenia światopoglą-
dowe istotnie oddziałują na dyskurs naukowy, zarówno 
w aspekcie przedmiotowym, jak i metodologicznym, a więc 
wyboru języka i kontekstu oraz kierunku wnioskowania. 
Także obecnie, w epoce postmodernizmu, który w swo-
im nurcie dekonstrukcjonistycznym dążył, w przyjętych 
przez siebie założeniach, do wyemancypowania się m.in. 
spod wpływu utajonych założeń metafizycznych, popa-
dając przy tym we własne, równie niewyeksplikowane, 
przez co „«teoria» w kontekście postmodernistycznym 
nie jest hipotezą, która podlega testowaniu, lecz raczej 
ramą determinującą rezultaty”, wskutek czego „wstęp-
ne przeświadczenia stają się wnioskami”7. Z uwag tych 
wynika, iż podmiot8 dyskursu humanistycznego (inne 
odmiany dyskursu naukowego pozostawiam, nie czując 
się kompetentny do orzekania w ich sprawie) w ogóle, 
a podmiot dyskursu postkolonialnego w szczególności 
j e s t  w  p e w n e j  m i e r z e  u w a r u n k o w a n y  swoimi 
poglądami, które wpływają na jego pojmowanie i ocenę 
rzeczywistości, a także własnej wobec niej roli, i niewiele 
w tej sprawie można zrobić. Uwarunkowania tego nie trze-
ba przy tym traktować jako nieuniknionego zła czy skazy 
na naukowym wymiarze podejścia do przedmiotu. Punkt 
widzenia badacza-humanisty, oparty na takich czy innych 
przesłankach, może być – i w praktyce nierzadko istotnie 
bywa – k l u c z e m  otwierającym przedmiot, pozwalającym 
odsłonić go w świetle, w jakim jeszcze się nie ukazał, wydo-
być z niego treści ukryte, niedostrzegane lub lekceważone. 

Co wobec takiego stanu rzeczy pozostaje? Krytyczna 
metarefleksja, która zawsze sprzyja naukowej samoświa-

7 Stephen L. Tanner, „Conservative Literary Study”, Modern Age 42 
(2000), nr 1, s. 77-78. 

8 Trzeba wspomnieć o jeszcze jednym kontekście omawianego za-
gadnienia: tzw. filozofii podmiotu, która usankcjonowała „przejście” 
od doświadczenia przedmiotu do doświadczenia „ja” poznającego, 
stawiając w centrum uwagi podmiot, nie przedmiot, poznania. 

Postkolonializm jako metoda...



124

domości, a więc, jak w interesującym nas przypadku, 
dyskusja nad politycznymi i ideologicznymi przesłankami 
postkolonializmu, zwłaszcza obu jego głównych wektorów, 
wymienionych w tytule: „konserwatywnego” i „postępo-
wego”. W szczególności pożądany wydaje się namysł nad 
tym, jak założenia stojące za każdą z nich prowadzą do 
wyłonienia się odrębnej siatki pojęciowej i opartego na niej 
systemu aksjologicznego9. Elementy te bowiem wyzna-
czają pole badań i kierunek wniosków, jakie nasuwają się 
z analizy tego, co w poszczególnych odmianach i wersjach 
postkolonializmu kryje się pod mianem „postkolonialna 
rzeczywistość”. 

Propozycja, by wskazane tu uwarunkowanie postkolo-
nializmu poddać refleksji, zamiast przechodzić nad nim do 
porządku dziennego, albo zacierać jego obecność frazesem 
obiektywności nauki, wynika z realizmu. Pomimo bowiem 
dominacji, wręcz hegemonii, marksizmu w światowych 
studiach postkolonialnych – co w terminach przyjętych 
w tym wystąpieniu przemawiałoby za ich „postępowością” 
resp. lewicowością, jako jednego z głównych nurtów współ-
czesnej humanistyki – istnieją w obrębie postkolonializmu 
w różnych punktach kuli ziemskiej warianty i odmiany tego 
dyskursu, a także środowiska, które m o ż n a  utożsamiać 
z opcją konserwatywną10. Zapewne są one w niejednym 
przypadku daleko mniej liczne od tamtych, a także mniej 
wpływowe, jeśli idzie o instytucjonalizację badań i zasięg 
akademickiego oddziaływania (uniwersytety wszak są  

9 O problemie nasycenia nauki postawą wartościującą i sądami war-
tościującymi zob. Agnieszka Lekka-Kowalik, Odkrywanie aksjologicznego 
wymiaru nauki, Lublin 2008. Studia postkolonialne, jak znaczna część 
współczesnej humanistyki, nie są wolne od wartościowania, jednak pa-
nujące w nich aksjologie (plur.) rzadko są przedmiotem metanaukowej 
refleksji. 

10 Wedle zapowiedzi zagadnienie postkolonializmu podejmie 
w optyce konserwatywnej Stefan Andreasson w książce Conservatism 
and Postcolonial Politics, mającej się ukazać w lipcu 2016 r. w wydawnic-
twie Routledge. Dziękuję Ewie Domańskiej za zwrócenie mojej uwagi 
na anons tej publikacji. 

Dariusz Skórczewski



 125

raczej kolebką myśli liberalnej niż konserwatywnej). Trudno 
jednak byłoby mówić, iż „konserwatywny postkolonializm” 
to zjawisko zupełnie odosobnione, precedens na naukowej 
mapie świata. Mamy raczej do czynienia ze zbiorem, nie-
koniecznie odizolowanych od siebie, lecz nietworzących 
jednolitego frontu – ani w znaczeniu projektu naukowego, 
ani programu politycznego, ani wreszcie nawet sojuszu 
strategicznego – grup badaczy oraz jednostek rozsianych 
w różnych miejscach: Stanach Zjednoczonych, Australii, In-
diach, Irlandii, Polsce, Ukrainie. Postkolonializm ma zatem 
te dwa, ideologicznie sprofilowane, oblicza; wypada uznać 
to za fakt. Do jakich dalszych wniosków może prowadzić ta, 
banalna skądinąd, choć ontologicznie doniosła, konstatacja? 

Dwa wektory dyskursu postkolonialnego

Tytułowe kategorie: „konserwatywność” i „postępowość” 
traktuję nie jako klasyfikacyjne etykietki, desygnujące 
określone nurty czy ugrupowania w obrębie studiów post-
kolonialnych, a – jak to zostało wyżej powiedziane – jako 
wektory, określające pewne charakterystyczne tendencje 
w obrębie tego, nader zróżnicowanego, sektora humanisty-
ki. Dodać należy: sektora policentrycznego i wciąż mocno 
rozproszonego, pomimo istnienia w nim dominujących 
trendów i autorytetów, a także preferowanych słowników 
i stylów dyskursu. Mam przy tym świadomość związanych 
z tym taksonomicznych komplikacji, wynikających przede 
wszystkim z trzech faktów. Otóż pojęcia te: 
1)	mają swoją lokalną i globalną historię, przez co ich 

znaczenie jest zawsze silnie skontekstualizowane, co 
uniemożliwia ich stosowanie w funkcji jednoznacznych, 
uniwersalnych, ponadczasowych kategorii opisu rzeczy-
wistości społecznej; 

2)	uwikłane są w rozmaite paradoksy logiczne (np. kon-
serwowanie rewolucji) i aksjologiczne (niesprawiedliwa 
dystrybucja dóbr i przywilejów w następstwie rewolucji), 

Postkolonializm jako metoda...



126

przejawiające się, dezorientującymi dla przeciętnego 
obserwatora, krzyżującymi się i przecinającymi pole 
jasnych dychotomii, podziałami (np. na konserwatyzm 
tradycjonalistyczny i liberalny czy nacjonalistyczny i re-
wolucyjny, liberalizm konserwatywny i postępowy itp.11);

3)	nakładają się na inne antynomiczne pary pojęć (np. 
radykalizm versus konserwatyzm, reformizm versus 
dogmatyzm, socjalizm versus kapitalizm, rewolucjonizm 
versus ewolucjonizm, lewicowość versus prawicowość12), 
nie będąc jednak wobec nich doskonale synonimiczne, 
co wywołuje rozchwianie w zakresie terminologii, pro-
wadzące do faktycznych bądź pozornych semantycznych 
napięć, wewnętrznych sprzeczności i dwuznaczności 
w opisywaniu za jej pomocą ludzkiej rzeczywistości. 
Nie mogąc tu wikłać się w subtelniejsze terminologiczne 

rozróżnienia, muszę przyjąć pewne założenia w tym za-
kresie. Przez „konserwatywność” rozumiem zespół prze-
świadczeń, fundujących odrębny nurt nowożytnej filozofii 
politycznej, lecz nieograniczających się do sfery wąsko 
pojętej polityki, opartych na poczuciu, że „przynależymy 
do jakiegoś ciągłego, zastanego porządku społecznego i że 
fakt ten w bardzo znaczącym stopniu przesądza o naszych 
zachowaniach”13. Pod pojęciem „postępowość” zaś mam 
na myśli te poglądy i oparte na nich projekty politycz-
ne, które wyrastają z nowożytnej wiary człowieka „we 
własne siły, wiar[y], że nasza cywilizacja jest zdolna do 
rozwoju, że możemy osiągnąć wyższy poziom moralny 
niż kiedykolwiek przedtem”14, i które przyznają uprzy-

11 Zob. np. Roman Tokarczyk, Współczesne doktryny polityczne, wyd. 
16. poszerzone, Warszawa Kluwer 2010; Ryszard Skarżyński, Konserwa-
tyzm: zarys dziejów filozofii politycznej, Warszawa 1998. 

12 Zob. np. Anthony Giddens, Poza lewicą i prawicą: przyszłość polityki 
radykalnej, przeł. Jacek Serwański, Poznań 2001, s. 9-12. 

13 R. Scruton, Co znaczy konserwatyzm, op. cit., s. 30. 
14 Charles Taylor, Źródła podmiotowości: narodziny tożsamości nowoczes

nej, przeł. Marcin Gruszczyński et al., oprac. Tadeusz Gadacz, wstęp 
Agata Bielik-Robson, Warszawa 2012, s. 676.

Dariusz Skórczewski



 127

wilejowane miejsce zjawiskom krzywdy społecznej oraz 
postulują jej systemową likwidację. Mówiąc zatem dalej 
o „konserwatywnych” i „postępowych”15 odmianach czy 
też wersjach postkolonializmu, traktuję je typologicznie, 
wskazując właśnie na owe t e n d e n c j e , o rozmaitym 
stopniu nasilenia cech dla nich konstytutywnych, dające 
o sobie znać zarówno w wystąpieniach teoretyków, jak 
i w praktyce krytycznej. Mapa postkolonializmu nie jest 
bowiem dwuwartościowa: prócz przeciwległych, skonflik-
towanych ze sobą stanowisk, które można uznać za skrajne 
punkty orientujące, rozciąga się na niej rozległa przestrzeń, 
z której wyłaniają się – nawet w twórczości tego samego 
badacza – rozmaite odcienie „konserwatywności” czy też 
„postępowości”. 

Na użytek tego wystąpienia mogę jedynie przedstawić 
uproszczony zarys omówienia problematyki, określonej 
tytułowymi ramami. Jest on z konieczności zawężony do 
najbardziej zasadniczych spraw, za które uznaję: gene-
alogię, telos i praxis postkolonializmu. Pierwsza wiąże się 
z filozoficznym fundamentem dyskursu postkolonialnego, 
druga z wpisanym w postkolonializm projektem emancy-
pacyjnym, trzecia – z zagadnieniem prawdy w dyskursie 
postkolonialnym. 

Genealogia

Na pozór odpowiedź na postawione w tytule pytanie 
nasuwa się sama. Postkolonializm jest, m u s i  b y ć , „po-

15 Określenie to biorę w cudzysłów ze względu na trwałe skompro-
mitowanie tego przymiotnika wskutek trybu jego używania w dys-
kursie komunistycznym w funkcji „urzędowego” sofizmatu argumen-
tacyjnego, mitologizującego i legitymizującego ustrój komunistycz-
ny. Osobną kwestią  jest sama idea postępu, o której wewnętrznych 
sprzecznościach, niezależnie od równoległej jej krytyki z pozycji pono-
woczesnych, pisał Zdzisław Krasnodębski w książce Upadek idei postępu 
(Kraków 2009, 2. wyd.). 

Postkolonializm jako metoda...



128

stępowy”, bo służy społecznej zmianie, nie zaś konserwo-
waniu ancien regime’u. Również jego filozoficzna genealogia 
i płynące stąd implikacje dla realizowanego w jego ramach 
projektu epistemologicznego jednoznacznie wskazywałyby 
na „postępowość” tego nurtu en masse. Od początku prze-
cież patronowali mu myśliciele o zapatrywaniach lewico-
wych: Marks i jego XX-wieczni kontynuatorzy, adherenci 
i spadkobiercy, występujący w roli krytyków imperializmu, 
teoretyków ruchów społecznych i dyskursu emancypacji 
klasowej: Gramsci z jego koncepcją hegemonii, Fanon, 
Althusser, „dziecięco lewicowy” Foucault16, Jameson… 
Z „genealogicznego” punktu widzenia postkolonializm 
można uznać za dyskurs spóźnionej, postoświeceniowej 
emancypacji, obejmującej te populacje, które w pierwot-
nym projekcie modernizacyjnym Oświecenia zostały z niej 
wykluczone, a ściślej, stały się tego projektu s u b s t r a t e m 
(w obu znaczeniach tego słowa). Definiowanie postkolonia-
lizmu jako praktyki politycznej, „moralnie zaangażowanej 
w przekształcenie sytuacji wyzysku i ubóstwa, w jakiej 
na co dzień żyje znaczna część mieszkańców świata”17, 
podszyte jest właśnie myślą marksistowską. 

Istnieje jednak również inne, niemarksistowskie, a do-
kładniej, przedmarksistowskie uzasadnienie etyki postkolo-
nializmu. Dostarcza go fundamentalny tekst chrystianizmu, 
który definiując wprawdzie zasady etyki indywidualnej, 
nie uchyla imperatywu sprawiedliwości w relacjach spo-
łecznych. W ewangelicznym Kazaniu na Górze, które ode-
grało doniosłą rolę w kształtowaniu się światopoglądów, 
również tych nieutożsamiających się z chrześcijaństwem, 
sprawca krzywdy bliźniego – a ontologiczna równość 
wszystkich ludzi niezależnie od rasy, koloru skóry itd. 
to przecież jeden z aksjomatów teorii postkolonialnej – 

16 Określenie Michaela Walzera („Samotna polityka Michela Fo-
ucaulta”, w: „Nie pytajcie mnie, kim jestem...”: Michel Foucault dzisiaj, red. 
Marek Kwiek, Poznań 1998, s. 13). 

17 Robert Young, Postcolonialism: A Very Short Introduction, Oxford 
2003, s. 6. 

Dariusz Skórczewski



 129

jest konfrontowany z punktem widzenia ofiary własnej 
przemocy, prawo opresjonowanego zaś do zachowania 
swojej godności osoby ludzkiej, bez względu na status 
(społeczny, ekonomiczny, cywilizacyjny) w stosunku do 
agresora, zostaje z całą mocą podkreślone.18

Rezygnuję tu z analizy historycznych i ideologicznych 
przyczyn pomijania przez teoretyków postkolonializmu 
roli chrześcijaństwa w formowaniu zrębów etyki stojącej 
za projektem postkolonialnym19. Odkładam również na 
bok nienowy spór o rewolucyjny („postępowy”) resp. 
ewolucyjny (konserwatywny) charakter chrześcijaństwa. 
Sugeruję natomiast potrzebę namysłu nad przedstawioną 
tu kwestią w kontekście rozważań nad światopoglądową 
genealogią i polityczno-ideologicznym sprofilowaniem 

18 D. Skórczewski, Teoria – literatura – dyskurs, op. cit., s. 22-23. W przy-
pisie do tego ustępu cytuję fragment artykułu Zdzisława Pawłowskie-
go „Kazanie na Górze a przemoc: utopia czy większa sprawiedliwość?” 
(Studia Bobolanum 2005, nr 2, s. 51-52): „Wszystkie formy agresji, skie-
rowane przeciwko innej ludzkiej istocie, od zabójstwa, przez gniew, aż 
po przemoc słowną, są w gruncie rzeczy zamachem na godność drugie-
go. Nie tylko go poniżają̨, ale odbierając mu fundamentalny szacunek, 
dokonują ̨ w sferze społecznych relacji jego unicestwienia, przez co są̨ 
równe zabójstwu. 

Sytuując w centrum swojej reguły postać brata, Jezus zmienia więc 
kwalifikację przemocy. Przestaje być ona anonimową i bezosobową, 
popełnioną gdzieś, kiedyś, wobec kogoś. Uprzedza ją bowiem zawsze 
relacja braterska między oprawcą a ofiarą. Znaczenie zabójstwa, gniewu 
i obraźliwych słów bierze się̨ właśnie z uprzedzającego istnienia tej re-
lacji, która niezależnie od stopnia pokrewieństwa, nawiązanych więzi 
lub osobistych sympatii, zakorzeniona jest w fakcie stworzenia i ma 
swoje źródło w ontologii ludzkiej osoby. […] Taka struktura Jezuso-
wego przykazania odzwierciedla przekonanie, iż relacja społeczna nie 
jest tylko relacją, jedną z wielu, jakie mogą się wydarzyć w bycie, lecz 
jest wydarzeniem wyjątkowym, ostatecznym. Niesie z sobą etyczną 
nadwyżkę, która domaga się radykalizmu większej sprawiedliwości. 
Dlatego nic nie może usprawiedliwić użycia przemocy w stosunkach 
między ludźmi”. 

19 Zob. więcej na ten temat: D. Skórczewski, Teoria – literatura – dys-
kurs, op. cit., s. 23-24. 

Postkolonializm jako metoda...



130

metody postkolonialnej. Nie twierdzę, że bezpośrednim 
zapleczem postkolonializmu jest myśl chrześcijańska. Uwa-
żam jednak, że w szerokim spektrum teorii postkolonialnej 
jest przestrzeń dla uwzględnienia roli chrześcijaństwa 
w charakterze: 1) d a l s z e g o  k o n t e k s t u,  objaśniającego 
proces przenikania imperatywów moralnych ze sfery indy-
widualnych i kolektywnych przekonań grup ludzkich „do 
wnętrza” tej teorii, a także 2) źródła p r o j e k t u  a n t r o -
p o l o g i c z n e g o, alternatywnego wobec materialistycznej 
czy też zsekularyzowanej wizji człowieka, implikowanej 
w głównym nurcie postkolonializmu. 

Telos

Abstrahując od rozmaitych ujęć dekonstrukcjonistycz-
nych w łonie teorii postkolonialnej, rozmywających ostry 
podział aksjologiczny, jaki leży u podłoża każdego spotka-
nia kolonialnego, przyjmuję – podobnie jak autor monografii 
poświęconej postkolonialnej Irlandii – iż „[p]ostkolonializm 
dokonuje zasadniczego rozpoznania: kto jest kolonizatorem, 
a kto kolonizowanym, a także formułuje moralną ocenę 
tej relacji kolonialnej, określając ją jako fundamentalnie 
nierówną”20. Dopiero wokół tak zdefiniowanego jądra 
metodologicznego, jak sądzę, można wykreślać dalsze 
konstelacje pytań badawczych, np. na temat ambiwalencji 
kontaktu kolonialnego, jego niejednoznacznych reperkusji 
dla obu stron itp. 

Postkolonializm uchodzi za jeden z głównych nur-
tów emancypacyjnych współczesnej humanistyki. Jednak 
naród – jako horyzont dyskursu antykolonialnego i cel 
ruchów antykolonialnych – jest z punktu widzenia teorii 
postkolonialnej kategorią obfitującą w dwuznaczności, 
a także źródłem rozmaitych kłopotów. Postkolonialna  

20 Colin Graham, Deconstructing Ireland: Identity, Theory, Culture, Ed-
inburgh 2001, s. 82. 

Dariusz Skórczewski



 131

krytyka narodu opiera się m.in. na zarzutach: 1) europejskiej 
(a więc, na zasadzie metonimii, i m p e r i a l n e j ) genezy 
nacjonalizmu, pojmowanego jako „przyczyna” wyłaniania 
się narodów; 2) ekskluzywizmu i zaborczości w stosunku 
do innych grup; 3) „atawizmu”, cofającego rzekomo zde-
kolonizowaną populację do fazy przedkolonialnej, oraz 
4)  maskulinizmu, prowadzącego do dalszego upodrzęd-
nienia kobiet w dyskursie populacji opresjonowanej. 

Obwinienia te nie mają, jak widać, wyłącznie marksistow-
skiej proweniencji. Również z innych stron studia postkolo-
nialne czerpią impulsy do rezerwy wobec zagadnień narodu 
i nacjonalizmu, otwierając pole dla ujęć niechętnych tym, 
uchodzącym za konserwatywne, kategoriom. Jak zauważa 
Dorota Kołodziejczyk, „[p]ostkolonializm jest z definicji 
[sic!] sceptyczny wobec narodu rozumianego jako wspól-
nota losu, zaś zdecydowana większość postkolonialnych 
ujęć kwestii narodu w kontekście kolonizacji służy raczej 
krytyce konstrukcji narodowych”21. Wskutek przyjęcia, 
pod wpływem filozofów ponowoczesności, konstruktywi-
stycznych poglądów na ontologię narodu i problematykę 
tożsamości narodowej, krytyka postkolonialna stała się 
w sporej części nie tylko „głęboko antynacjonalistyczna”22 
(na co wskazuje reorientacja niektórych badaczy, którzy 
rozpoczynali drogę od stanowiska konserwatywnego23), 
lecz w konsekwencji także antyesencjalistyczna. 

Dlaczego w sekcji dotyczącej celowościowego aspektu 
dyskursu postkolonialnego podejmuję zagadnienie na-
rodu? Ponieważ podejście do tego zagadnienia można  
potraktować jako swoisty papierek lakmusowy, wskazujący 
na istotne różnice między stanowiskami, wyznaczonymi 
dwoma omawianymi tu wektorami postkolonializmu, 

21 Dorota Kołodziejczyk, „Postkolonialny transfer na Europę Środ-
kowo-Wschodnią”, Teksty Drugie 2010, nr 5, s. 34. 

22 Donna Bennett, „English Canada’s Postcolonial Complexities”, w: 
Unhomely States: Theorizing English-Canadian Postcolonialism, red. Cyn-
thia Sugars, Peterborough, Ont. 2004, s. 126. 

23 Jak np. Diana Brydon (zob. ibidem). 

Postkolonializm jako metoda...



132

także w odniesieniu do innych kwestii. W szczególności, 
stosunek do tego problemu pozwala wnioskować: 
1)	 o tym, czy badacza zajmuje twarda, tj. historycznie 

osadzona i pierwotna w stosunku do języka opisu, 
kolektywna ludzka rzeczywistość („naród realny”), czy 
też sfera zjawisk uznawanych za dostępne wyłącznie 
w formie zapośredniczonej (stekstualizowanej, ujęzyko-
wionej albo znarratywizowanej – Andersonowski „naród 
wyobrażony”); orientacja „postępowa” zdradza na ogół 
predylekcje do ujęć konstruktywistycznych resp. nomina-
listycznych, „konserwatywna” skłania się ku realizmowi; 

2)	 o autotelicznej bądź instrumentalnej wartości kategorii 
narodu w dyskursie postkolonialnym; postrzeganie 
samoświadomego narodu jako finalnego celu dyskursu 
postkolonialnego znamionuje podejście konserwatywne, 
pogląd zaś, iż naród stanowi konieczne stadium przej-
ściowe w procesie emancypacji spod władzy kolonialnej, 
służące jedynie strategicznym celom politycznym, jest 
charakterystyczną cechą ujęć liberalno-lewicowych. 
Z powyższych uwag można wnioskować, że między 

obu postkolonialnymi spojrzeniami na kwestię  narodu 
zachodzi nieuchronny konflikt. Czy ze zorientowanej we-
dle tych dwóch wektorów przestrzeni badań wyłania się 
perspektywa przezwyciężenia antagonizmu? 

 „Postępowe” stanowiska postnarodowe, wyrastające 
z przesłanek (neo-) marksistowskich bądź postmoder-
nistycznych, zapraszają (lub z innego punktu widzenia: 
prowokują) do innej, kontrapunktowej problematyzacji 
tych zagadnień w łonie teorii postkolonialnej – proble-
matyzacji opartej na odmiennej interpretacji i ocenie roli 
kategorii narodu w dziejach ludzkości, a także na innym, 
niekonstruktywistycznym pojmowaniu procesów naro-
dotwórczych24. Czy bowiem istotnie jedyną prawidłową 
formułą postkolonializmu jest ta, która „dąży do postna-

24 Pisałem o tym w książce Teoria – literatura – dyskurs, op. cit., s. 107-
149. 

Dariusz Skórczewski



 133

rodowego odczytania spotkania kolonialnego”, a jedyną 
przeciwwagą dla antykolonialnie zmobilizowanego, „ata-
wistycznego” nacjonalizmu – jeden „postnacjonalistyczny” 
świat25? W świetle aktualnych dążeń konsolidujących, 
zachodzących na naszych oczach w narodach Europy 
Środkowo-Wschodniej, zamykanie dyskusji na ten temat 
w tego rodzaju alternatywie wydaje się przedwczesne, 
tak jak nieco przedwczesne jest orzekanie o nastaniu ery 
postnarodowej, pomimo niewątpliwych i trwałych prze-
obrażeń tożsamościowych, z jakimi mamy do czynienia od 
lat 1990. Nie chodzi jedynie o to, że optyka konserwatyw-
na, umożliwiająca dostrzeżenie w kategorii narodu raczej 
wartości niż defektu w rozwoju społecznym, wydaje się 
symetrycznie uprawnioną, racjonalną opcją analizy kultu-
rowej. Warte szczególnego podkreślenia wydaje mi się to, 
iż wyniki osiągnięte za pomocą jednej odmiany metody 
postkolonialnej mogą dać asumpt do przemyśleń zwo-
lennikom drugiej opcji, i odwrotnie. W ten sposób wska-
zany tu problem telos dyskursu postkolonialnego otwiera 
perspektywę możliwej s y n e r g i i  między obu głównymi 
wektorami postkolonializmu, co nb. potwierdzałoby poży-
teczność współistnienia w humanistyce konkurencyjnych 
modeli objaśniających. Dynamika, określona tu mianem 
synergii, nie jest przy tym jednokierunkowa, a relacja tym 
mechanizmem stymulowana – statyczna. W perspektywie 
historycznej to ujęcia „postępowe” (lewicowe i liberalne) 
bywały na ogół platformą sprzeciwu wobec „tyranii tra-
dycji”, która to tradycja z kolei, w wyniku konfrontacji 
z podejmowaną wobec niej radykalną krytyką, budziła się, 
przybierając formę bardziej samoświadomą. Do „syner-
giczności” i jej rozumienia w kontekście omawianego tu 
problemu, a także warunków ją umożliwiających powrócę 
jeszcze w końcowych uwagach. 

25 Jeden z rozdziałów książki Leeli Gandhi Teoria postkolonialna. 
Wprowadzenie krytyczne (przeł. Jacek Serwański, Poznań 2008) nosi wła-
śnie tytuł „Jeden świat: wizja postnacjonalizmu”. Stamtąd również (s. 
117) pochodzi cytat. 

Postkolonializm jako metoda...



134

Praxis

Jak pisać n o w ą  historię, skoro jedyna dostępna historia 
to ta pisana przez oraz dla „białych”? Postkolonializm wy-
rasta m.in. z tego pytania, postawionego przed laty przez 
Aimé Césaire’a, a przytoczonego przez Roberta Younga 
w książce White Mythologies26. Po dołączeniu Europy Środ-
kowo-Wschodniej do postkolonialnej ekumeny pytanie to 
należy zmodyfikować: jak pisać historię – historię ludzkości, 
jej kultury – jeżeli jej powszechnie dostępna i obowiązująca 
w wykształconych społeczeństwach Zachodu, globalna 
wersja wciąż pozostaje narracją pełną imperialnych klisz, 
pominięć i deformacji, w której wschodnioeuropejscy 
subalterni są w najlepszym razie milczącymi, biernymi 
lub imitującymi aktorami społecznymi o utrwalonym 
peryferyjnym statusie? 

Jeśli uznać postkolonializm za projekt epistemologicznej 
interwencji w polityczno-kulturowe status quo, zaistniałe 
w wyniku imperialnej dominacji, to uwzględniona winna 
zostać w nim również nasza część świata, z jej historyczną 
i kulturową specyfiką. Stawia to wyzwania przed postko-
lonialną metodą, której odpowiednie modyfikacje mogą 
okazać się konieczne, jeśli ma ona sprostać swojemu przed-
miotowi27. To przede wszystkim bowiem on, jego cechy 
– nie zaś światopoglądowa orientacja badacza ani zestaw 

26 Robert Young, White Mythologies. Writing History and the West, Lon-
don 1990, s. 119. 

27 Problemu tego dotyczy jedna z głównych dyskusji toczonych w ło-
nie polskich studiów postkolonialnych. Częściowo referuję ją, a także 
zajmuję własne w niej stanowisko w cytowanej książce Teoria – lite-
ratura – dyskurs, w rozdziałach „Postkolonializm nad Wisłą” i „Dro-
gi i rozdroża studiów postkolonialnych w Polsce” (s. 63-86 i 87-106). 
O środkowoeuropejskim wymiarze tej debaty pisze Bogusław Bakuła 
w artykule „Studia postkolonialne w Europe Środkowej oraz Wschod-
niej 1989-2009. Kwerenda wybranych problemów w ramach projektu 
badawczego”, w: Kultura po przejściach, osoby z przeszłością. Polski dys-
kurs postzależnościowy – konteksty i perspektywy badawcze, red. Ryszard 
Nycz, Kraków 2011, s. 137-165. 

Dariusz Skórczewski



 135

apriorycznie przyjętych założeń w funkcji niepodważalnych 
aksjomatów – winny określać metodę. Zajmowanie wobec 
przedmiotu stanowiska, które pozostaje niewrażliwe na 
specyfikę jego charakteru, prowadzi do ujęć deformujących, 
a w konsekwencji – do błędnych wniosków28. 

Z tego względu udział polskich studiów postkolonialnych 
w światowym postkolonializmie jest nie do przecenienia 
i stanowi dla tego nurtu nie tylko wyzwanie, lecz także 
szansę. Szansę poznawczą: wglądu w nieznany dotąd tej 
metodzie wycinek rzeczywistości. Mamy bowiem do czy-
nienia z przedmiotem badań w czwórnasób specyficznym, 
określonym takimi parametrami, jak: 
1)	kondycja skolonizowanego i kolonizatora, subalterna 

i hegemona, zespolona w jednym kulturowo osadzonym, 
kolektywnym doświadczeniu; 

2)	historyczna przynależność do „drugiego świata”, a więc 
obszaru od samego początku „przeoczonego” przez 
główny nurt postkolonializmu; 

3)	 logocentryczna, tj. oparta na przeświadczeniu o transcen-
dentnej rozumności i celowości świata, kultura, w tym 
także tradycja polityczna; 

4)	 ich chrześcijańskie przesłanki, wprawdzie niewyklu-
czające pierwiastków o innym rodowodzie, niemniej 
jednak o pierwszoplanowej roli dla swoistości polskiej 
kultury jako jej konstytutywne składniki i nieusuwalny 
układ odniesienia. 
Wymienione tu ogólne właściwości obiektu badań rzutują 

na warunki brzegowe, jakie spełnić powinna postkolonialna 
metodologia, jeśli ma „oddać sprawiedliwość” swojemu 
przedmiotowi, tj. uchwycić go w jego złożoności. Być 

28 Powie ktoś: a czymże jest owa natura lub charakter? To esencja-
listyczny przesąd! A jednak procedura aproksymacji, stanowiąca ele-
ment procesu poznania – w tym także poznania humanistycznego – za-
kłada możliwość osiągnięcia, na etapie wstępnego poznania, pewnego 
quantum wiedzy o specyfice przedmiotu. Wiedza ta podlega następnie 
weryfikacji, a w jej wyniku – przyjęciu bądź odrzuceniu w toku dal-
szych czynności analityczno-interpretacyjnych.

Postkolonializm jako metoda...



136

może właśnie dzięki przedmiotowej swoistości to z pol-
skich studiów postkolonialnych wypłynie dostatecznie 
silny impuls, który zdoła przebudować postkolonializm 
komponentem „konserwatywnym”. Jak mało do którego 
nurtu pasuje bowiem do niego stwierdzenie, iż „[j]eżeli 
wiele walk, jakie toczono w przeszłości, inspirowała idea 
wolności, centralne znaczenie dla walki, która nas czeka, 
będzie miała idea człowieczeństwa”29. Objęcie tej idei na-
mysłem, krytycznym nie tylko wobec idei, lecz także wobec 
przyjmowanych względem niej przez badacza założeń, 
wymaga wyjścia poza „postępowy”, tj. materialistyczny, 
(neo-)marksistowski wariant postkolonializmu, jest ona 
bowiem w znacznej mierze nieuchwytna dla określonej 
tymi jego parametrami metody. 

Marksizm – drugie główne, obok postmodernizmu, 
intelektualne zaplecze dyskursu postkolonialnego – uzna-
wany jest w zachodnim świecie za siłę napędową antyko-
lonialnego dyskursu wyzwolenia. Jednak np. w kontekście 
indyjskim dostrzega się w nim, tj. w marksizmie, składnik 
pseudouniwersalistycznego dyskursu europocentrycznego. 
W kontekście wschodnioeuropejskim zaś – za sprawą pa-
mięci/postpamięci sowieckiego imperializmu, wybudowa-
nego nie na czym innym, jak właśnie na marksizmie – dla 
wielu wciąż jest on dyskursem par excellence opresyjnym. 
Stąd niezrozumienie społeczeństw naszego regionu dla 
aliansu między postkolonialnym nurtem zachodniej aka-
demii a marksistowskim dyskursem komunistycznego 
kolonializmu, w wyniku którego utrwalił się w globalnej 
humanistyce pogląd, iż „nie można jednocześnie być ofia-
rą marksizmu i kolonializmu, marksizm bowiem zawsze 
należał do tradycji dyskursu antykolonialnego”30, a tzw. 
drugi świat przez ćwierć wieku nie znajdował miejsca 

29 Grant Morrison, „Science, Tradition, and Utopia”, Modern Age 43 
(2001), nr 1, s. 38. 

30 Kārlis Račevskis, „Toward a Postcolonial Perspective on the Baltic 
States”, w: Baltic Postcolonialism, ed. Violeta Kelertas, Amsterdam–New 
York 2006, s. 171. 

Dariusz Skórczewski



 137

w światowych studiach postkolonialnych. Zanim jeszcze 
głos w tej sprawie zabrali uczeni ze Środkowo-Wschodniej 
Europy, przełomową rolę w zerwaniu z tą tradycją odegrała 
praca Ewy Thompson Trubadurzy imperium, przerywająca 
dominującą zachodnio-sowiecko-postmodernistyczno-
marksistowską narrację światowej humanistyki, w tym 
także postkolonializmu. W narracji tej kwestia rosyjskiego 
kolonializmu była konsekwentnie przemilczana, co środ-
kowoeuropejska publiczność miała prawo interpretować 
jako rezultat: 1) sprzecznej z deklarowanym stanowiskiem 
etycznym niewrażliwości nauki na krzywdę populacji 
niesłusznie „przeoczonych” w studiach postkolonialnych 
bądź 2) polityki wiedzy-władzy, opartej na odwróconym 
rasizmie (europejscy „biali” nie „podpadali” pod stereo-
typowe, schematycznie stosowane kryteria postkoloniali-
zmu, nie dość subtelne, by istotę skolonizowania wskazać 
w charakterze relacji między stronami spotkania). W obu 
przypadkach sceptycyzm środkowo-wschodnich Europej-
czyków wobec postkolonializmu jako adekwatnego języka 
analizy ich doświadczenia historycznego mógł się wydawać 
zasadny i w obu przypadkach odpowiedź na „defekt” 
zachodniego postkolonializmu napłynęła z tekstów, które 
lokowałyby się w mniejszym czy większym stopniu w jego 
konserwatywnym sektorze31. 

Trudno zaprzeczyć, że dwie dyskutowane tu wersje 
postkolonializmu opierają się na dwóch różnych mode-
lach świata i człowieka, dwóch różnych antropologiach, 
wywodzących się z odmiennych, a nawet antynomicznych 
tradycji filozoficznych, które niejednokrotnie w przeszłości 
wchodziły, i nadal wchodzą, ze sobą w spór. Rywalizacja 
ta często przybiera – na terenie nauk humanistycznych 
– postać dość niesymetryczną, jeśli chodzi o stanowisko 
wobec przeciwnika debaty. W tekstach przejawiających 

31 Po pracy Ewy Thompson pojawiły się kolejne teksty: Clare Ca-
vanagh, Janusza Korka, Aleksandra Fiuta, a także piszącego te słowa, 
w których podejmowano próby postkolonialnej teoretyzacji polskiej li-
teratury i kultury w duchu bliskim myśli konserwatywnej. 

Postkolonializm jako metoda...



138

konserwatywny styl myślenia autora, pomimo krytycyzmu 
wobec przesłanek myśli postępowej, pobrzmiewa nierzadko 
nuta poznawczej ciekawości, wola poznania, zdradzająca 
realne, nie deklaratywne jedynie, nastawienie dialogowe. 
Postawa ta stwarza pole dla merytorycznej dyskusji, umoż-
liwiającej przeciwnikowi zaistnienie w dyskursie partnera 
debaty i uwzględniającej jego racje, traktowane z uwagą 
i powagą. W wystąpieniach opartych na światopoglądzie 
lewicowym rozpoznać można na ogół jedną z dwóch stra-
tegii: 1) ostrą, nierzadko nieprzebierającą w słowach ironię32 
o lepiej czy gorzej ukrytym ideologicznym podłożu, służącą 
skompromitowaniu przeciwnika33, bądź 2) przemilczenie, 
oznaczające de facto wypchnięcie przeciwnika poza dyskurs, 
argumentowane bezalternatywną rzekomo lewicowością 
studiów postkolonialnych. To drugie stanowisko w łonie 
postępowego nurtu tychże studiów można określić jako 
radykalnie ekskluzywne, a tym samym totalizujące i mo-

32 Dla Rorty’ego ideałem naukowca jest „liberalny ironista”, który 
wie, że żadna prawda nie istnieje i który za cel obiera sobie dążenie do 
„liberalnej utopii”, gdzie powszechnie panować będzie ironia (Richard 
Rorty, Contingency, Irony, and Solidarity, Cambridge, Mass. 1989, s. XV). 

33 Zob. np. Michalina Golinczak, „Postkolonializm: przed użyciem 
wstrząsnąć!”, Recykling Idei 2008, nr 10, s. 108-113. Autorka pisze m.in. 
o Ewie Thompson, która jej zdaniem, pod przykrywką studiów postko-
lonialnych „forsuje swoje nacjonalistyczne poglądy”, przez co w Polsce 
studiom tym zagraża „widmo «thompsonizmu»” (111). Z kolei Leszek 
Koczanowicz („My skolonizowani?”, Nowa Krytyka 2011, nr 26-27, s. 
189), również polemizując z twierdzeniami Thompson dotyczącymi 
m.in. sarmatyzmu, w komentarzu do dłuższego cytatu z jej artykułu 
Polski nacjonalizm jest niezwykle łagodny sięga po – bez jednego choćby 
kontrargumentu, nie mówiąc o próbie zrozumienia, co dla Thompson 
oznacza „sarmatyzm” – retorykę totalnego dezawuowania poglądów 
przeciwnika, wykluczając go w ten sposób z debaty: „Trudno właści-
wie polemizować z tymi twierdzeniami, jako że konstruują one baśnio-
wą wizję historii i kultury polskiej, zapoznając w gruncie rzeczy to, co 
w nich najcenniejsze”. Retoryka ta, wyrażająca się silną asercją, domi-
nuje nb. w kilku tekstach tego zeszytu Nowej Krytyki, której autorzy ła-
two za jej pomocą „ustawili” sobie przeciwnika do rozprawy z nim, nie 
dopuszczając go w ogóle do głosu. Potwierdza to tezę o ekskluzywnym 
charakterze opcji lewicowej. 

Dariusz Skórczewski



 139

nopolizujące. Wyklucza ono bowiem z debaty bez prawa 
do zarysowania własnego stanowiska, jakby w hołdzie 
przekonaniu: postkolonializm j e s t  lewicowy, nie ma post-
kolonializmu poza lewicowym światopoglądem. Wedle tej 
retoryki postkolonializm miał powstać „jako rozwinięcie 
marksistowskiej myśli emancypacyjnej, szczególnie historii 
idei Waltera Benjamina z jego naciskiem na konieczność 
wsłuchiwania się w głos grup uciemiężonych i zepchnię-
tych na margines”34. 

Oba stanowiska, ironiczne i wykluczające, łączy prze-
konanie o „niepoważnym” czy też zasadniczo „mylnym” 
charakterze konserwatywnej odmiany postkolonializmu, 
której przypisać można „zmistyfikowaną, ideologiczną 
naturę”35, nie uznając w niej tym samym partnera do roz-
mowy, a zatem – zamykając możliwość debaty. Postawa 
taka prowadzi nie tylko do zubożenia dyskursu post-
kolonialnego, lecz także do ujednostronnienia poznania 
naukowego poprzez wyeliminowanie alternatywnych 
ścieżek jego uprawy, w ostatecznej konsekwencji zaś – do 
p r z e s ł o n i ę c i a  p r a w d y  o przedmiocie lub wręcz 
jej p o g w a ł c e n i a . Nie należy zapominać, że poznanie 
aspektowe – z jakim mamy do czynienia zwłaszcza w tych 
nurtach humanistyki, które oparte są na mocnych przeko-
naniach ideologicznych i/lub politycznych – nie uprawnia 
do ekstrapolacji wyników tą drogą osiągniętych na całość 
przedmiotu36. Brak respektu dla tej zasady grozi osunię-
ciem się postępowania naukowego do poziomu dewiacji 
epistemologicznych37. 

34 L. Koczanowicz, „My skolonizowani?”, op. cit., s. 190. 
35 Ibidem, s. 191. 
36 Zob. Stefan Sawicki, …Quo magis veritas propagetur, Toruń 2010, 

s. 12. 
37 Jaskrawym przykładem nadużycia metody postkolonialnej wobec 

tekstu poprzez ahistorycznie skonstruowany kontekst w wyniku aprio-
rycznie przyjętych założeń ideologicznych jest interpretacja znanego 
wiersza Juliana Tuwima autorstwa Marcina Moskalewicza („«Murzy-
nek Bambo – czarny, wesoły... ». Próba postkolonialnej interpretacji 
tekstu”, Teksty Drugie 2005, nr 1-2, s. 259-270). 

Postkolonializm jako metoda...



140

Wnioski: Pola synergii

P o le  p ie rwsz e:  d ia log

Do jakich konkluzji, a może postulatów prowadzą 
powyższe myśli i spostrzeżenia? Zacznę od tego, czego 
moim zdaniem robić nie warto. Otóż nie wydaje się po-
znawczo pożyteczne „pozycjonowanie” poszczególnych 
badaczy postkolonialnych według klucza ideologicznego 
czy politycznego, ani w rodzimym, ani poza polskim 
kontekście. Zabieg taki, podejmowany niekiedy, i to nie 
tylko w publicystyce, lecz także w tekstach aspirujących 
do naukowych, miewa ponadto funkcję stygmatyzującą, co 
dodatkowo przemawia przeciwko tego rodzaju praktyce. 
Nie będzie chyba złamaniem żadnego środowiskowego 
tabu ani kodeksu honorowego, jeśli przyznam się do 
wyznawanej przez siebie zasady, zgodnie z którą biorę 
w rachubę, iż nawet humanista o najodleglejszych od 
moich własnych poglądach może osiągnąć w swojej pracy 
wartościowe wyniki, zasługujące przynajmniej na uwagę 
i namysł, a w okolicznościach tego wymagających – na 
uznanie lub polemikę. Co więcej, ani on, ani ja nie jeste-
śmy do tego stopnia zdeterminowani swoimi poglądami, 
by blokowały one naszą „konwersację”, uniemożliwiając 
poszerzenie, a niekiedy nawet fuzję, horyzontów – po jednej 
lub obu stronach „spotkania”. Z takiej, hermeneutycznej, 
perspektywy pozycjonowanie, i klasyfikowanie, badaczy 
postkolonialnych (a także wszelkich innych) wedle orientacji 
politycznej czy ideologicznej jawi się jako ucieczka przed 
wyzwaniem, jakie zawsze stanowi dla nas odmienny punkt 
widzenia – jako intelektualna łatwizna. 

Proponowana tu perspektywa dialogu, zamiast konfron-
tacji i spotkania w miejsce „okopania się” na pozycjach, 
jest w swej istocie koncyliacyjna i sugeruje możliwość wy-
pracowania przez obie strony nie tylko czegoś w rodzaju 
pokojowego modus vivendi, lecz także strategicznego, tj. 
wartościowego poznawczo, modus operandi (np. w formie 

Dariusz Skórczewski



 141

wspólnych projektów badawczych, co de facto przecież ma 
już miejsce). Nie potrafię powiedzieć, jak realna, a raczej 
realistyczna, jest ta możliwość. Warte podkreślenia nato-
miast wydaje mi się to, że podejście takie nie prowadzi do 
zniesienia – czy jak kto woli, dekonstrukcji – faktycznej 
różnicy między tytułowymi stanowiskami. Czy zatem 
oznacza to konieczność poprzestania na mglistym zarysie 
bliżej nieokreślonego programu „postkolonialnego ekume-
nizmu”, w którym obie strony wzajemnie uznają i szanują 
swą odmienność, by po „spotkaniu” rozejść się do domów 
i pozostać przy swoim stanowisku? 

Wiele wskazuje na to, że tak właśnie jest. Czy w tej 
sytuacji pozostaje coś innego prócz konstatacji status quo? 

Pomóc w przezwyciężeniu pesymizmu, jaki nasuwa 
powyższy wniosek, może perspektywa debaty, a więc 
d i a l o g u  między przedstawicielami różnych światopo-
glądów. Debata taka mogłaby odegrać istotną rolę również 
z punktu widzenia wyzwań współczesności, nie tylko 
w łonie studiów postkolonialnych. Nie sposób bowiem 
podtrzymywać, że nowoczesny uniwersytet i nowoczesna 
humanistyka to domeny, w których niepodzielnie panuje 
jeden tylko wzorzec racjonalności: liberalno-lewicowy, 
zasługujący na miano „naukowego”38. Nie mamy w tym 
zakresie dobrych doświadczeń wskutek niedawnej hege-
monii marksizmu z jego mitem „światopoglądu nauko-
wego”. Obecna sytuacja, w której do zmonopolizowania 
dyskursu postkolonialnego dąży jego postępowy odłam, 
w pewnej mierze stanowi powtórkę z okresu komunizmu. 
Z tą tylko różnicą, że miejsce administracyjnego przymusu 
zajął zinstytucjonalizowany dyskurs liberalnej akademii, 
udzielający aprobaty tym stanowiskom, które służą roz-
wojowi społeczeństwa liberalnego – jednemu z wielkich 
fetyszy nowoczesności. Parafrazując znany wiersz Mar-
cina Świetlickiego, trzeba jednak zauważyć, że w żadnej 
konstytucji nie zapisano, iż model liberalny jest jedyną 

38 Zob. G. Morrison, Science, Tradition, and Utopia, op. cit., s. 37. 

Postkolonializm jako metoda...



142

dopuszczalną ani nawet najlepszą formą organizacji życia 
społecznego. To w głównej mierze kwestia światopoglą-
du, nie zaś naukowego dogmatu: z jednej strony zatem 
kwestia wyborów intelektualnych i moralnych, z drugiej 
– kwestia, która winna się stać przedmiotem dyskusji 
nie tylko polityków czy publicystów, lecz także, a może 
przede wszystkim uczonych, również z kręgu studiów  
postkolonialnych. 

We wskazanych tu dwóch nurtach, czy też wersjach, tych 
studiów skupia się, niczym w soczewce, druga centralna 
kontrowersja współczesnej humanistyki: spór różnych kon-
cepcji racjonalności. Czy wolno będzie o tym rozmawiać, 
czy też kwestia ta pozostanie tabu badań naukowych? 
Czy odważymy się o niej dyskutować? Czas totalitaryzmu 
minął i obecnie wolność debaty publicznej, także w nauce, 
brak przemocy i „szczególnych uprawnień” dla jednej 
strony sporu, a więc równość jego uczestników stwarza 
warunki dla dialogu. Mimo to jednak – jak widzieliśmy 
– do dialogu tego może nie dojść wskutek niesprzyjającej 
mediacji postawy stron. Warunkiem dialogu bowiem jest 
„akceptacja pluralizmu na różnych płaszczyznach: filo-
zoficznej, aksjologicznej, ideowo-światopoglądowej. […] 
Konieczne jest nastawienie otwarte, umiejętność wczucia się̨ 
w osobowość rozmówcy, chęć dojrzenia elementu prawdy 
w jego wywodach. […] Zacietrzewienie polemiczne czy 
aprioryczne założenia czynią dialog niemożliwym […]. 
Konieczna jest wreszcie kultura dialogu. Dlatego stosowanie 
epitetów czy wystawianie «ocen» partnerowi przekreśla 
naukową i psychologiczną wartość spotkania”39. Dialog tu 
postulowany jest wartością, nawet jeśli jedyną korzyścią, 
jaką moglibyśmy z niej odnieść, miałaby być mądrość 
cnoty z wiersza Eliota: 

39 Stanisław Kowalczyk, „Chrześcijaństwo a dialog światopoglądo-
wy”, w: Z zagadnień światopoglądu chrześcijańskiego, red. M. Rusecki, Lu-
blin 1989, s. 195. 

Dariusz Skórczewski



 143

Jedyna mądrość, jaką możemy się spodziewać zdobyć, 
Jest mądrością pokory: pokora jest nieskończona. 

East Coker, przeł. W. Dulęba40

Pokora, do której prowadzi osiągnięta na drodze dialogu 
świadomość cząstkowości i aspektowości poznania (wła-
snego, a nie jedynie cudzego!), neutralizuje ideologiczne 
zacietrzewienie i skłania do dystansu, tak wobec własnych 
założeń, jak i wobec samego siebie jako wielostronnie uwa-
runkowanego podmiotu badań. Jednak postulat uwzględ-
niania w dyskursie postkolonialnym, obok postępowego, 
również konserwatywnego punktu widzenia wynika 
nie tyle z przekonania o potrzebie uśmierzenia napięć 
pomiędzy odnośnymi odłamami postkolonializmu i ich 
przedstawicielami, co ze świadomości, iż debata między 
nimi służy synergii studiów postkolonialnych. W układzie 
tym każda z opcji jest „potrzebna” drugiej, przezwycięża 
bowiem jej ograniczenia epistemologiczne, stanowiąc jej 
konieczne dopełnienie i zewnętrzny stymulator rozwoju. 
Efekty poznawcze bowiem, osiągnięte w danym nurcie 
badań przy ignorowaniu przeciwległego stanowiska, są 
nieporównywalnie skromniejsze od tych, jakie można uzy-
skać, formując swój dyskurs w toku nieustającej dyskusji 
z drugą stroną dialogu41. 

P o l e  d r u g i e:  w o b e c  n e o k o l o n i a l i z m u 

Imperium postrzegane jest w teoriach postkolonialnych 
jako względnie stabilna, monolityczna i tożsama siła – siła, 
która ostatecznie nieuchronnie doprowadza do wybuchu 
antykolonialnego oporu i zniesienia zależności kolonial-
nej. Takie postawienie sprawy zakłada też określoną,  

40 Cyt. wg: Thomas Stearns Eliot, Poezje wybrane, oprac. Wacław Bo-
rowy, Warszawa 1988, s. 195. 

41 Za przykład efektu synergicznego w studiach postkolonialnych 
uznaję rozprawę Doroty Wojdy Polska Szeherezada, op. cit. 

Postkolonializm jako metoda...



144

p o s t k o l o n i a l n ą  p r z y s z ł o ś ć. W projekt postkolonial-
ny wpisana jest zatem pewna logika dziejów, by nie rzec 
historiozofia, uwzględniająca wymiar społeczny „doczesnej 
soteriologii” – osiągnięcie stanu kolektywnego szczęścia na 
ziemi. Przyszłość ta wprawdzie może nie być jednoznacznie 
zdefiniowana ani zdeterminowana, a nawet bywa proble-
matyczna (np. kwestia nacjonalizmów), niemniej jednak 
można ją dookreślić jako etap p o  p r z e z w y c i ę ż e n i u 
kolonialnej dominacji. On jest celem zabiegów emancypa-
cyjnych podejmowanych przez skolonizowanych. 

Jeśli uznać, jak twierdzą niektórzy krytycy postkolonialni 
(i nie tylko oni), że głównym źródłem opresji jest obecnie 
światowy neokolonializm globalnych, ponadnarodowych 
korporacji42, to środkowoeuropejski postkolonializm może 
nabrać nowego impetu jako społeczno-kulturowa analiza 
współczesnych relacji zależności – wciąż o charakterze 
(neo/post)kolonialnym! – w postkomunistycznych spo-
łeczeństwach. Nie porzucając zaangażowania w rewin-
dykację kolonialnej przeszłości, co zapewne pozostanie 
stałym punktem jego programu i kierunkiem wielu badań 
szczegółowych, ma on zarazem szansę stać się dyskursem 
krytycznej analizy: 1) aktualnej kondycji społeczeństw, po-
łożonych na przecięciu stref interesów i wpływów wielkich 
światowych graczy, oraz 2) wiedzy na ich temat, wytwa-
rzanej zarówno w tych społeczeństwach, jak i zewnętrz-
nych centrach i (re)dystrybuowanej lokalnie oraz globalnie 
w dynamicznym, policentrycznym układzie skonfliktowa-
nych ze sobą ośrodków władzy jako uprzywilejowanych 
wspólnot interpretacyjnych, istotnie posiadających bądź 
uzurpujących sobie, pozycję autorytetu. 

W określonej takimi parametrami sytuacji postkolonia-
lizm ma więc do odegrania ważką rolę: nie tylko poznaw-
czą, lecz także interwencyjną, nb. przychodząc tym samym 

42 Zob. np. Fredric Jameson, „Third-World Literature in the Era of 
Multinational Capitalism”, w: Postcolonial Studies. An Anthology, ed. 
Pramod K. Nayar, Chichester 2016, s. 71-90. 

Dariusz Skórczewski



 145

w sukurs przeświadczeniom o społecznej użyteczności 
humanistyki. Jednak to nie tyle potencjalna prakseologiczna 
wartość studiów postkolonialnych zasługuje tu na uwagę, 
co etyczny wymiar refleksji płynącej z obydwu ich warian-
tów. Postkolonializm bowiem w obu swoich odsłonach: 
konserwatywnej i postępowej, skłania do czujności wobec 
przejawów ekonomicznego wyzysku i instrumentalnego 
traktowania człowieka oraz ograniczania jego swobód. 
O ile nie należy raczej mieć złudzeń co do szansy aliansu 
między obiema opcjami, nie sposób przeoczyć, iż w kon-
tekście oporu przed neokolonializmem otwiera się pole 
dla strategicznych sojuszy w imię obrony interesów takich 
grup jak naród, społeczeństwo, państwo czy grupa państw, 
pomimo różnicy zapatrywań między prawicą i lewicą np. 
na kwestię państwa narodowego. Można przypuszczać, 
że podobnie jak to miało miejsce w przypadku Irlandii, 
tak i w przypadku Polski postkolonializm, dzięki postu-
lowanej synergii obu odmian swojej metody, może okazać 
się wartościowym partnerem debaty akademickiej wokół 
modernizacji oraz jej różnorakich społecznych, politycznych 
i kulturowych reperkusji43.

43 Por. Eoin Flannery, „Irish Cultural Studies and Postcolonial Theo-
ry”, Postcolonial Text 3 (2007), nr 3, s. 6 (pdf online, <http://postcolonial.
org/index.php/pct/article/viewArticle/814>, dostęp: 30.01.2016). 

Postkolonializm jako metoda...





POSTKOLONIALNA DYSYMULACJA.
O (POST)ZALEŻNOŚCIOWYCH ASPEKTACH 
HISTORIOGRAFII POLSKO-NIEMIECKIEGO 

TRANSFERU KULTUROWEGO

Paweł Zajas

Historia polsko-niemieckich stosunków kulturowych 
przełomu XIX i XX wieku naznaczona jest piętnem (post)- 
zależności. Przyczyny tego stanu rzeczy mają dwojaki 
charakter. Po pierwsze: analizy funkcjonowania polskiej 
kultury w okresie zaborów podążają zazwyczaj w kierunku 
swoistej „wiktymofilii”1. Oficjalna rodzima historiografia 
jest w tym punkcie zaskakująco zgodna: do listopada 1918 
r. występujemy z pozycji ofiary, pokrzywdzonej, zdomino-
wanej, podporządkowanej przez opresyjny system. Drugi 
powód ma charakter ekonomiczno-strukturalny, związany 
z centralnym charakterem niemieckojęzycznego pola kul-
turowego, wobec którego polska literatura/kultura zajmuje 
status semiperyferyjny. Połączenie historycznych zaszłości 
z owymi economies of scale są dla badaczy wzajemnych 
relacji kulturowych punktem wyjścia do nader pesymi-
stycznych konstatacji: Niemcy mieli wykazywać do połowy 
XX w. „daleko idący brak wiedzy w stosunku do kultury 

1 R. Nycz, Wprowadzenie. „«Nie leczony, chroniczny pogłos». Trzy 
uwagi o polskim dyskursie postzależnościowym”, w: Kultura po przej-
ściach, osoby z przeszłością. Polski dyskurs postzależnościowy – konteksty 
i perspektywy badawcze, red. R. Nycz, Kraków 2011, s. 10.



148

i literatury polskiej”2, a poszczególni tłumacze, publicyści 
i wydawcy skazani byli w swoich „próbach oddziaływania” 
na nieuchronną porażkę3. Tego rodzaju projekcja w relacji 
dominujący – zdominowany, podająca w wątpliwość status 
mniejszej literatury na arenie międzynarodowej, w Nider-
landach zwana jest „kompleksem Calimero”. Popkulturowe 
odniesienie do stworzonej przez włoskiego rysownika, 
Toniego Pagota, figury czarnego kurczaka, permanentnie 
żalącego się na słabą pozycję w starciu z większymi od 
niego zwierzętami, dość dobrze ilustruje metodologicznie 
mało zasadne zastrzeżenia, które pojawiają się nierzadko 
w badaniach nad recepcją mniejszych literatur narodowych 
wobec ich niewystarczającej obecności na rynkach krajów 
o centralnej pozycji językowej. 

W ramach zainicjowanej przez prof. Jana Kieniewicza 
debaty chciałbym zwrócić uwagę na kilka aspektów nie-
mieckiego dyskursu o Polsce w latach 1914-1918. Empi-
ryczną podstawą moich rozważań jest dość różnorodny 
materiał archiwalny, pochodzący z niemieckich archi-
wów literackich (Deutsches Literaturarchiv Marbach oraz  
Goethe- und Schillerarchiv w Weimarze) oraz archiwów 
federalnych (Politisches Archiv des Auswärtigen Amts PA 
AA). Kwerendę w tychże archiwach prowadziłem w latach 
2011–2015 w ramach projektu badawczego, mającego na 
celu rekonstrukcję belgijsko-niemieckiego oraz polsko-
-niemieckiego transferu kulturowego w okresie pierwszej 
wojny światowej4. 

Zdaję sobie sprawę z faktu, że sam wybór tematu brzmi 
niczym intelektualna prowokacja. Pisanie o stosunkach 

2 U. Jekutsch, „Zur Rezeption polnischer Lyrik in deutschsprachigen 
multilateralen Anthologien des 19. und 20. Jahrhunderts“, w: Weltlite-
ratur in deutschen Versanthologien des 20. Jahrhunderts, red. B. Bödeker, 
H. Eßman, Berlin 1997, s. 170. 

3 H. Nosbers, Polnische Literatur in der Bundesrepublik Deutschland 
1945/1949 bis 1990. Buchwissenschaftliche Aspekte, Wiesbaden 1999, s. 44.

4 P. Zajas, Niemilknące muzy. Wydawcy, pisarze, tłumacze i pośrednicy 
kulturowi na frontach Wielkiej Wojny (1914-1918), Poznań 2016 (w druku).

Paweł Zajas



 149

kulturowych w ramach światowego konfliktu, co więcej: 
o wymianie kulturowej między obszarem okupowanym 
a agresorem, nie należy do głównego nurtu historiografii 
polsko-niemieckiej. Trzeba przy tym zaznaczyć, że pierwsza 
wojna światowa traktowana jest przez polskich historyków 
po macoszemu. Rok 2014 nie przyniósł, tak jak to miało 
miejsce w Niemczech, Belgii, Francji czy Wielkiej Bryta-
nii, fali rocznicowych konferencji, projektów badawczych 
czy publikacji. Rekapitulując stan badań w tym obszarze, 
Arkadiusz Stempin zauważa, że „podobnie jak niemiecka 
historiografia, która jeszcze do niedawna ignorowała pol-
skie prace, także polscy historycy rzadko kompleksowo 
sięgali po studia niemieckich kolegów i nie podejmowali 
kwerend w archiwach niemieckich”5. Owo zaniechanie 
doprowadziło to stanu, w którym dostępne polskiemu 
czytelnikowi prace (m.in. Leona Grosfelda, Jerzego Holzera, 
Jana Molendy czy Janusza Pajewskiego) skoncentrowane 
są na obszarze polityczno-dyplomatycznym i w sposób 
niemalże teologiczny „dowodzą nieuchronnego odzyskania 
niepodległości przez Polskę”6. Pierwsze zapowiedzi rzą-
dowego projektu „Niepodległa 2018” zdają się wpisywać 
w ten właśnie nurt historycznej reprezentacji7.

5 A. Stempin, Próba „moralnego podboju” Polski przez Cesarstwo Nie-
mieckie w latach I wojny światowej, Warszawa 2013, s. 16.

6 Ibidem, s. 17.
7 Jarosław Sellin, podsekretarz stanu w Ministerstwie Kultury i Dzie-

dzictwa Narodowego, komentował ów projekt na jednym z prawico-
wych portali w emfatycznej retoryce, dość typowej dla narodowo-kon-
serwatywnego obozu: „Wiemy, że jednym z wyznaczników powagi 
i siły państwa, a także narodu, który je tworzy, są oceny jego przeszło-
ści, dobre i złe skojarzenia z nim związane. D l a t e g o  w  o p o w i e -
ś c i a c h  o  n a s z e j  h i s t o r i i  n a l e ż y  s k o ń c z y ć  z  d o m i n a -
c j ą  p e d a g o g i k i  w s t y d u  i  a n t y p a t r i o t y c z n e g o  r e w i -
z j o n i z m u  [podkr. P.Z.]. […] W konkretnej kadencji rządkowej 2015-
2019 (…) obchodzić będziemy stulecie polskiej niepodległości. Jako 
rząd zrealizujemy projekt „Niepodległa 2018”, który będzie polegał nie 
tylko na celebracji najważniejszego Narodowego Święta Niepodległo-
ści, ale będzie obudowany licznymi całorocznymi wydarzeniami. […] 
Rok ten będzie wielkim świętem dla wielu państw środkowej Europy, 

Postkolonialna dysymulacja...



150

Zastosowanie różnorodnych nurtów krytyki postkolo-
nialnej do opisu stosunków polsko-niemieckich drugiej 
połowy XIX i początku XX w. zaowocowało w ciągu ostat-
nich kilkunastu lat niezwykle bogatą literaturą przedmio-
tu. Jej podsumowanie, a jednocześnie niezwykle twórcze 
rozwinięcie, przyniosły prace Izabeli Surynt8. Badaczka 
analizuje w nich związki między dyskursem o Polsce a na-
rodowo-kolonialnymi konstrukcjami w niemieckojęzycznej 
przestrzeni publicznej. Pisze: 

Charakterystyczna jest dla nich pewna, w swej 
wewnętrznej strukturze – asymetryczna, konfiguracja 
myślowa, wynikająca z pojmowania Polski jako 
bezsprzecznego ucieleśnienia „inności”. Owe przekonania 
o pryncypialnej odmienności polskości – i to niezależnie 
od jej oceny (tzn. pozytywnego lub negatywnego 
wartościowania) – utrzymywały się w niemieckich 
dyskursach publicznych jako swoista stała przez bez 
mała trzy stulecia, pociągając za sobą funkcjonalizację 
obrazów Polski i Polaków w zależności od aktualnie 
prowadzonych debat9. 

Wybuch pierwszej wojny światowej przyniósł – tym 
samym dochodzę do głównej tezy mojej glosy – daleko 

które 100 lat wcześniej pojawiły się na mapie Europy, ale przecież naj-
ważniejszym państwem, które wówczas powstało, była właśnie Polska. 
Przy organizowaniu obchodów będziemy czerpali z dorobku naszego 
programu sprzed lat «Patriotyzm jutra». Wykorzystamy też pozytyw-
ną modę na rekonstrukcje historyczne i estetykę patriotyczną, zwłasz-
cza wśród młodych Polaków. 100-lecie niepodległości będzie dosko-
nałą okazją do mobilizacji opinii publicznej wokół takich wartości, jak 
państwo, naród, wolność, solidarność, patriotyzm…” (J. Sellin, „Sys-
temowa polityka historyczna 2015-2019”, <http://niezalezna.pl/68755-
-systemowa-polityka-historyczna-20152019>, dostęp: 11.02.2015). Nie 
potrzeba analitycznego oka, aby w przytoczonej wypowiedzi dostrzec 
syndrom postzależnościowej „wiktymofilii”.

8 I. Surynt, Das „ferne“, „unheimliche“ Land. Gustav Freytags Polen, 
Dresden 2004; eadem, Postęp, kultura i kolonializm. Polska a niemiecki projekt 
europejskiego Wschodu w dyskursach publicznych XIX wieku,Wrocław 2006.

9 Ibidem, s. 97.

Paweł Zajas



 151

idącą rewizję tego bez mała kolonialnego niemieckiego 
obrazu kultury polskiej, wpisanego w ówczesne procesy 
modernizacyjne. „Kwestia polska”, w tym również kultura/
literatura, była w latach 1914–1918 tematem szeroko i żywo 
w Niemczech komentowanym. Toczona debata była oczy-
wiście elementem ówczesnego mechanizmu propagando-
wego, jednakże wiele jej wątków posiadało zgoła odmienny 
charakter. Niemiecka Kunst- und Kulturpropaganda stworzyła 
paradoksalnie swoistą niszę dla dystrybuowania informacji 
o Polsce na terenie państw okupowanych oraz neutralnych, 
a naturalne zainteresowanie niemieckiego czytelnika obsza-
rami, na których toczyła się wojna, umożliwiło a u t o n o -
m i c z n e  funkcjonowanie literatury polskiej w niemieckim 
polu wydawniczym. Problem leży jednak w tym, że nasza 
rodzima pozaborowa „postzależnościowa” narracja histo-
ryczna i historiograficzna dokonała swoistej dysymulacji: 
w toku konsolidacji narodowej tożsamości nowo tworzo-
nego państwa, wymazano wszelkie procesy wymiany, 
hybrydyczności, współpracy, akcentując w ich miejsce 
oczywiste (i trudno zaprzeczalne) elementy konfrontacji10. 

Owo strategiczne zapomnienie widoczne jest chociażby 
w działalności polskich przedstawicielstw prasowych na 
terenie państw neutralnych. Znakomita większość z nich 
działała pod egidą Naczelnego Komitetu Narodowego 
(NKN). Istniejąca literatura przedmiotu opisuje ich dzia-
łalność jako wypadkową dwóch podstawowych tendencji 
polityki polskiej tego okresu: „aktywistów”, nawołujących 
do podjęcia czynnej walki u boku państw centralnych, oraz 

10 Należy w tym kontekście przypomnieć, że „dysymulacja” jest dość 
częstą przypadłością rozpraw z zakresu postcolonial studies. Za przykład 
może posłużyć doskonale znana praca Mary Louise Pratt Imperial Eyes. 
Travel Writing and Transculturation (1992), w której podróżopisarstwo 
drugiej połowy XVIII w. zostało połączone z europejskim projektem 
imperialnym. Z jej interpretacją polemizuje Siegfried Huigen w pracy 
Knowledge and Colonialism (2009), dowodząc, że typowy dla teorii post-
kolonialnej „wyścig po teorię” nierzadko traci z oczu dbałość o staran-
ną lekturę tekstów źródłowych, stających się w toku fragmentarycznej 
lektury ilustracją modnych tez.

Postkolonialna dysymulacja...



152

„pasywistów” pokładających nadzieję w Rosji11. Tego typu 
konkluzje oparte są zazwyczaj na dwóch źródłach: krakow-
skim archiwum NKN, bądź też memuarystyce głównych 
aktorów wydarzeń, publikowanej w latach 30. XX w.12 
Całkowicie odmienny obraz otrzymamy, gdy odwołamy 
się do zasobów archiwów niemieckich, a zagraniczne 
przedstawicielstwa polskich organizacji potraktujemy 
jako dynamiczną sieć transferu wiedzy, opierającą się na 
indywidualnych aktorach. Politisches Archiv des Auswär-
tigen Amts przechowuje ślady współpracy przedstawicieli 
prasowych z berlińskim MSZ. Zachowane dokumenty 
ukazują, jak współpracownicy placówek w Szwajcarii 
(Jerzy Zieliński), Holandii (Zygmunt Gargas) czy Szwecji 
(Stanisław Wędkiewicz) nieustannie negocjowali swoje 
działania z istniejącymi wówczas centrami władzy13. Choć 
Berlin sprawował bez wątpienia funkcję kontrolną (okazała 
się ona kluczowa w momencie zainicjowanego w lipcu 1917 
przekształcania galicyjskich przedstawicielstw prasowych 
w agendy informacyjne, działające z ramienia nowo po-
wołanych organów władzy Królestwa Polskiego, będące 
zalążkami późniejszych placówek dyplomatycznych), to 
należy zauważyć, że np. niemiecka sieć placówek dyplo-
matycznych wykorzystywana była przez nich do rozpo-
wszechniania na terenie neutralnej zagranicy informacji 
na temat obszarów polskich. 

Przykładem tego typu działań, opartych o współpracę 
(wypartą przez późniejszą postzależnościową narracje 
historyczną) jest działalność Zygmunta Gargasa (1874-
1948)14. Jego życiorys stanowi niezwykle ciekawy przykład 

11 M. Drozdowski, „Akcja zagraniczna Naczelnego Komitetu Naro-
dowego (1914-1917)”, Studia Historyczne 2010, nr 2, s. 180.

12 Przykładem jest artykuł Haliny Florkowskiej-Frančić „Polacy 
w Szwajcarii w czasie I wojny światowej”, w: Polonia wobec niepodległości 
polskiej w czasie I wojny światowej, red. H. Florkowska-Frančić, M. Frančić, 
H. Kubiak, Wrocław 1979, s. 181-194. 

13 R122805, Politisches Archiv des Auswärtigen Amts (PA AA).
14 RAV Den Haag 208, PA AA.

Paweł Zajas



 153

ówczesnej transnarodowej mobilności i skomplikowa-
nych, nadzwyczaj płynnych stosunków lojalnościowych. 
Urodzony w rumuńskim Paşcani, pochodzący z niemiec-
ko-polsko-żydowskiego rodziny, mający za sobą studia 
w Krakowie i Wiedniu, Gargas kierował w okresie pierw-
szej wojny światowej Polskim Biurem Prasowym (Poolsch 
Persbureau), zintegrowanym ze strukturami niemieckiego 
poselstwa (Deutsche Gesandtschaft) w Hadze. Korzystając 
z logistycznej struktury haskiej placówki dyplomatycznej, 
publikował regularnie, w języku niderlandzkim, artykuły 
o tematyce polskiej. Sporządzane przez poselstwo comie-
sięczne raporty dają wyobrażenie o aktywności Gargasa. 
Na podstawie dostępnych danych można stwierdzić, 
iż w okresie od listopada 1916 do kwietnia 1918 zamie-
ścił on 617 tekstów na łamach na łamach holenderskich 
dzienników i czasopism. Ich tematyka była jak najbardziej 
współczesna i dotyczyła głównie najważniejszych aktorów 
polskiego życia politycznego, kwestii granic oraz Pola-
ków na uchodźctwie. Należy podkreślić, iż ich ton był 
w dużej części daleki od propagandowej (antyrosyjskiej/
proniemieckiej) retoryki (co zresztą byłoby niewykonalne 
z racji neutralnej pozycji Holandii, która przekładała się 
również na prowadzoną przez rząd politykę medialną). Co 
ciekawe, wojenna aktywność Gargasa została zakończona 
w wyniku wewnętrznych sporów kompetencyjnych wśród 
polskich działaczy NKN: w styczniu 1917 roku otrzymał 
konkurenta w postaci Jana Włodka, protegowanego Wła-
dysława Sikorskiego, ówczesnego szefa Departamentu 
Wojskowego NKN. To właśnie Włodkowi przypadła 
w udziale (również dzięki wsparciu i akceptacji berlińskiego 
MSZ) funkcja kierownika powstałego w maju 1918 roku 
oficjalnego Polskiego Biura Korespondencyjnego (organu 
Rady Stanu Królestwa Polskiego), a następnie ambasado-
ra Rzeczpospolitej w Hadze. Propagandowa agenda ze 
strony niemieckiego „protektora” była – zarówno w przy-
padku aktywności Gargasa, jak i późniejszej działalności 
Włodka – oczywista. Charakter rozpowszechnianych 

Postkolonialna dysymulacja...



154

przez nich informacji miał jednak zasadniczy wpływ na 
obecność „kwestii polskiej” w holenderskim krajobrazie 
medialnym (gazety codzienne, czasopisma, broszury, 
informacje rozpowszechniane w kinach), co nie byłoby 
możliwe bez logistycznego wsparcia niemieckiej placówki 
dyplomatycznej. Postzależnościowa „dysymulacja”, obecna 
w późniejszej ontologicznie ufundowanej historii polskiej 
państwowości, wymazała w dużym stopniu tego typu 
ślady polsko-niemieckich interakcji w okresie pierwszej 
wojny światowej, a postawy ówczesnych aktorów zwykło 
się oceniać w binarnych kategoriach lojalności (pro/kontra). 

Również badana przeze mnie historiografia polsko-
-niemieckiego transferu literackiego w latach 1914–1918 
przynosi obraz odmienny od powszechnie przyjętych, 
przywoływanych powyżej twierdzeń o „daleko idącym 
braku wiedzy w stosunku do kultury i literatury polskiej”, 
sytuacji, która miała, zdaniem badawczy, ulec zmianie 
dopiero w drugiej połowie XX wieku. 

Mimo iż okres do listopada 1918 roku zwykło się w sze-
rokim obiegu naukowo-publicystycznym oceniać jako bez 
mała opresyjny dla kultury polskiej, należy podkreślić, że 
po sierpniu 1914 roku literatura polska stała się niezwykle 
istotną częścią niemieckiego pola wydawniczego. W bran-
żowym magazynie Börsenblatt für den Deutschen Buchhandel 
ukazywały się raz po raz ogłoszenia dotyczące nowości 
oraz wznowień tytułów polskich autorów oraz książek 
o tematyce polskiej, co świadczy o tym, że zainteresowanie 
kulturą polską wychodziło poza cele doraźnej propagandy 
i warunkowane było autentycznym zapotrzebowaniem 
wśród czytelników.

Wydawcy natychmiast wykorzystali polityczny kontekst 
aktu 5 listopada 1916 roku, w którym władze niemieckie 
i austriackie, zmuszone do poszukiwania rekrutów w oku-
powanym Królestwie Kongresowym, dawały gwarancję 
powstania Królestwa Polskiego i stworzenia armii polskiej. 
Tylko w tym jednym miesiącu na łamach Börsenblatt ukazało 
się jedenaście całostronicowych ogłoszeń, zwracających 

Paweł Zajas



 155

uwagę księgarzy na czterdzieści dwa tytuły z literatury 
polskiej. Reklamowano wydane przed wybuchem oraz 
podczas trwania wojny pozycje Adolfa Dygasińskiego, 
Aleksandra Fredry, Marii Konopnickiej, Józefa Ignacego 
Kraszewskiego, Antoniego Malczewskiego, Adama Mic-
kiewicza, Elizy Orzeszkowej, Walerego Przyborowskiego, 
Władysława Stanisława Reymonta, Marii Rodziewiczówny, 
Henryka Rzewuskiego, Lucjana Siemieńskiego, Henryka 
Sienkiewicza, Aleksandra Świętochowskiego, Kazimierza 
Przerwy-Tetmajera, Józefa Bohdana Zaleskiego, Stefana 
Żeromskiego, Jerzego Żuławskiego, a także Stanisława Au-
gusta Poniatowskiego. Trzy nakłady tłumaczenia Sezonowej 
miłości Gabrieli Zapolskiej, autorki znanej niemieckiemu 
czytelnikowi jeszcze przed wybuchem wojny, rozeszły się 
w ciągu pięciu tygodni od premiery. Berliński wydawca, 
Erich Oesterheld, anonsował: 

W interesie niemieckich składów sortymentowych 
leży wykorzystanie obecnie sprzyjającego nastroju dla 
literatury polskiej, rosnącej popularności pisarki oraz 
polecanie powieści Zapolskiej wszystkim klientom. 
W literaturze powszechnej niewiele jest powieści łączących 
wartość literacką z tak mocnym, niemalże kryminalnym 
napięciem […]15.

Dramat Tamten, który ukazał się w dwóch konkurujących 
ze sobą przekładach, wystawiany był w drugiej połowie 
1916 roku w Berlinie, Frankfurcie nad Menem, Lipsku, 
Lubece, Magdeburgu i Monachium16.

Monachijskie wydawnictwo Georga Müllera wielokrotnie 
reklamowało faktograficzne monografie o tematyce polskiej 
autorstwa Aleksandra Guttrego, pełniącego w nim od 1913 
roku funkcję lektora literatury polskiej. Już po wybuchu 
wojny za sprawą Guttrego przełożono dzieła Przerwy-
-Tetmajera i Żeromskiego, powieść Meir Ezofowicz Elizy 

15 Börsenblatt für den Deutschen Buchhandel 1916, nr 42, s. 1103.
16 Börsenblatt für den Deutschen Buchhandel 1916, nr 210, s. 5793.

Postkolonialna dysymulacja...



156

Orzeszkowej oraz Ziemię obiecaną Reymonta, która jeszcze 
przed zakończeniem konfliktu doczekała się aż trzynastu 
wznowień. W roku 1916 Guttry rozpoczął współpracę 
z Władysławem Augustem Kościelskim, planując wspólną 
edycję polskiej serii, która pod szyldem Polnische Bibliothek 
ukazywała się w wydawnictwie Müllera w latach 1917–1919. 
Seria ta została podzielona na trzy działy: historia, pamięt-
niki i edycje klasyków oraz powieści, dramaty i poezję. 
Niemiecki czytelnik miał w ten sposób uzyskać szerokie 
spektrum informacji na temat Polski. W ramach Polnische 
Bibliothek wyszły m.in. dzieła Adama Mickiewicza, Stani-
sława Wyspiańskiego, Wiktora Gomulickiego, Stanisława 
Augusta Poniatowskiego, Stanisława Przybyszewskiego 
i Władysława Łozińskiego. Szeroko zakrojonych planów 
wykorzystania wojennej koniunktury do prezentacji pol-
skiej literatury, kultury i historii nie udało się jednak 
zrealizować z powodu przedwczesnej śmierci edytora 
w grudniu 1917 roku, zakończenia działań wojennych oraz 
powojennej inflacji. Prawa autorskie zostały odsprzedane 
innym domom wydawniczym (przykładowo prawa do 
utworów Przybyszewskiego nabył Gustav Kiepenheuer). 
Całość koncepcji „Polnische Bibliothek” przeszła do oficyny 
Benjamina Harza w Berlinie, jednakże nie zdecydował się 
on na jej kontynuację. 

Guttry był również autorem antologii literatury polskiej 
z roku 1917, jednej z dwóch opublikowanych w okresie 
trwania pierwszej wojny światowej17. Dla badacza recepcji 
małych literatur europejskich na niemieckim rynku wy-
dawniczym w latach 1914–1918 istotny jest nie tylko fakt, 
iż dwie poprzednie antologie literatury polskiej ukazały się 
w 1904 roku, a na kolejną trzeba było czekać aż do roku 
1923, ale również inna koincydencja interesująca z punktu 
widzenia transferu literackiego. Friedrich Markus Huebner 

17 W wydawnictwie Georga Müllera w tym samym roku ukazała się 
również antologia Von polnischen Juden. Novellen und Skizzen, pod re-
dakcją i w przekładzie Stefanii Strizek.

Paweł Zajas



 157

– dziennikarz, pisarz, tłumacz, a jednocześnie pracownik 
niemieckiej administracji okupacyjnej w Belgii, współpra-
cujący z lipskim wydawcą Antonem Kippenbergiem przy 
projekcie publikowanej w Insel-Verlag podczas wojny „se-
rii flamandzkiej” – wzorował się mianowicie na polskiej 
antologii, przygotowując własny wybór tekstów literatury 
belgijskiej18. Antologia Guttrego stanowiła tym samym 
swoisty model prezentacji mniejszych literatur narodowych 
z terenów okupowanych przez państwa centralne.

W przypadku literatury powstającej na terenach polskich 
niemiecka „koniunktura recepcji” rządziła się jeszcze in-
nymi prawami – była w dużej mierze ukierunkowana nie 
tyle na autorów polskojęzycznych, ile raczej na piszących 
w jidysz autorów żydowskich, budzących o wiele większe 
zainteresowanie i zaliczanych przez Niemców, poniekąd 
automatycznie, do systemu literatury polskiej. Takie inklu-
zywne podejście literatury jidysz oraz literatury hebrajskiej 
jako – o czym czytamy we współczesnych opracowaniach 
poświęconych literaturze polskiej – „części piśmiennictwa 
polskiego z racji pokrewieństwa tematów, postaci, krajobra-
zów, odwołań do tych samych wydarzeń historycznych” 
oraz „matrycy kulturowej samych autorów”19, daje się 
zaobserwować zarówno w treści anonsów zamieszczanych 
przez wydawców na łamach Börsenblatt, jak i w ocenach 
krytyków. Na przykład opublikowana w berlińskim wy-
dawnictwie Wilhelma Borngräbera jeszcze przed wybu-
chem wojny powieść Szaloma Asza Ameryka (1911) została  

18 Friedrich Markus Huebner do Antona Kippenberga, 13.07.1917, 
50/82,4, Goethe- und Schillerarchiv, Weimar.

19 L. Quercioli Mincer, „Literatura jidysz i żydowsko-polska”, w: 
Historia literatury polskiej, red. L. Marinelli, przekł. Monika Woźniak, 
Wrocław 2009, s. 437. Trzeba jednocześnie zaznaczyć, że inkluzywna 
deklaracja autorki rozdziału nie odzwierciedla koncepcji całego tomu. 
Jego rozpisany na czternaście rozdziałów chronologiczny układ, opi-
sujący historię literatury polskiej od początku jej dziejów do progu XXI 
w., nie włącza pisarzy żydowskich do poszczególnych podrozdziałów 
tematycznych, lecz rezerwuje dla nich osobne miejsce na samym końcu 
monografii.

Postkolonialna dysymulacja...



158

określona w reklamie na okładce Börsenblatt emfatycznym 
mianem „Das Polenbuch!”. Ogromną poczytnością cieszyła 
się zredagowana przez Samuela Józefa Agnona i Ahrona 
Eliasberga, wielokrotnie anonsowana antologia Das Buch 
von den polnischen Juden (1916), która ukazała się również 
jako tanie wydanie polowe (Feldausgabe). Otto Zoff pod-
dał ocenie w artykule Literatur aus Polen, opublikowanym 
w specjalnym, poświęconym Polsce numerze czasopi-
sma społeczno-kulturalnego Wieland, zarówno antologię  
Guttrego, jak i zbiór Agnona i Eliasberga, traktując obie 
książki jako reprezentacje różnych nurtów tej samej lite-
ratury narodowej. Podczas gdy ukazani przez Guttrego 
polskojęzyczni autorzy mieli być „naznaczeni i zniewoleni 
losem swojego narodu”, a przez to również „ślepi na teraź-
niejszość”, to „wschodnio-żydowscy pisarze, których karmi 
ta sama ziemia” przedstawieni zostali jako terra incognita20. 
Sądy wartościujące nie pozostawiały jednak wątpliwości 
co do wysokiej jakości tej literatury, nieznanej wcześniej 
niemieckiemu krytykowi: 

Rozbiory Polski mogły wywrzeć na nich wpływ jedynie 
w ograniczonym stopniu, nie stały się jednak nigdy ich 
osobistą sprawą. Stąd też brakuje u nich płaczliwego 
trzymania się tradycji. Ich teraźniejszość jest nadzwyczaj 
współczesna, rozpacz jest u nich prawdziwie rozpaczliwa. 
Tworzona przez nich sztuka nie jest tradycyjna, oparta na 
dziewiętnastowiecznych konwencjach, ona wciąż czerpie 
z dnia dzisiejszego 21.

Powyższa kategoryzacja literatury żydowskiej z tere-
nów polskich wychodzi poza wciąż jeszcze żywą „pol-
sko-centryczną” (w etnicznym rozumieniu) perspektywę 
historycznoliteracką. Fakt ten skłania również w tym 
miejscu do refleksji na temat terminologicznych ograniczeń 

20 O. Zoff, „Literatur aus Polen“, Wieland 1916, nr 3, s. 20.
21 Ibidem.

Paweł Zajas



 159

dotyczących „transnarodowości” transferu kulturowego 
w latach 1914–1918. 

Powyższe historiograficzne ustalenia lokują się w poli-
tyczno-historycznym wymiarze pola problemowego pol-
skiego dyskursu postzależnościowego i mają na celu korektę 
polityki historycznej/polityki pamięci w odniesieniu do 
stosunków polsko-niemieckich w okresie 1914–1918. Druga 
wojna światowa, która „zdominowała umysły i gabinety 
historyków”22, do dnia dzisiejszego kładzie się cieniem nad 
naukową refleksją dotyczącą wcześniejszego konfliktu. Na 
polskim rynku brakuje w dużej mierze „zdekolonizowanej” 
perspektywy, która pozwoliłaby nie tylko historykom, ale 
również kulturoznawcom czy badaczom literatury, zejść 
ze szlaku Pierwszej Kadrowej i spojrzeć bez uprzedzeń na 
ówczesną zadziwiającą żywotność polsko-niemieckiego 
transferu kulturowego.

22 A. Stempin, Próba „moralnego podboju”…, op. cit., s. 13.

Postkolonialna dysymulacja...





PERSPEKTYWA KOLONIALNA

Tomasz Zarycki

Teoria postkolonialna jest dość szerokim i zróżnicowa-
nym nurtem intelektualnym we współczesnych naukach 
społecznych. Wszelkie syntetyczne ujęcia tego podejścia 
będą z konieczności silnie autorskimi wizjami oparty-
mi na arbitralnym wyborze wątków i ich interpretacji. 
Tymczasem ilość prób syntezy teorii postkolonialnej, 
zwłaszcza w literaturze anglojęzycznej, systematycznie 
wzrasta. Na język polski przełożono już niektóre z takich 
prac, w szczególności książki Leeli Ghandii (Gandhi 2008) 
i Ani Loomby (Loomba 2011). Niniejsza, z konieczności 
bardzo zwięzła, prezentacja będzie również nosiła silne 
piętno subiektywnego wyboru i ujęcia. Przechodząc do jej 
meritum, zauważyć można, że perspektywa postkolonialna 
jest przedsięwzięciem interdyscyplinarnym wykraczającym 
daleko poza ramy analizy dyskursu, a w ostatnich latach 
znajdującym zainteresowanie praktycznie we wszystkich 
dyscyplinach szeroko rozumianych nauk społecznych 
i humanistyki. Można wręcz argumentować, że to interdy-
scyplinarne zainteresowanie odbija jedną z podstawowych 
idei teorii postkolonialnej, jaką jest wskazywanie na związek 
procesów dyskursywnych z innymi wymiarami organizacji 
społecznej, w szczególności na ich zależność od struktur 
politycznych i ekonomicznych. Krytyka postkolonialna sku-
pia się więc z jednej strony na dyskursie, pokazując przede 
wszystkim, jak tworzy on asymetryczne struktury relacji 



162

społecznych, w pierwszej kolejności pomiędzy dawnymi 
państwami kolonialnymi a ich formalnie niepodległymi 
już koloniami. Jednocześnie jednak większość autorów 
wskazuje, że dyskurs postkolonialny buduje i umacnia 
wspomniane zależności, zarazem zaś funkcjonowanie 
i efektywność tego dyskursu jest funkcją przede wszystkim 
asymetrycznych relacji ekonomicznych czy też militarnych 
między metropoliami a byłymi koloniami. Wszystkie te 
wymiary w takim ujęciu wzajemnie się wspierają i prze-
nikają. Edward Said w swoim klasycznym Orientalizmie 
pisał, iż jest on „zachodnim sposobem sprawowania 
władzy na Orientem” (Said 1991). Władza ta nie wynika 
jednak z samego dyskursu, a jest przezeń współkonstytu-
owana i legitymizowana. Na materialną, w szczególności 
ekonomiczną składową postkolonialnej zależności, a więc 
zależności, która trwa pomimo ustania teoretycznego 
podporządkowania politycznego, wskazywał też klasyk 
postkolonialnej myśli – Frantz Fanon (Fanon 1985), piszący 
m.in. o szczególnej roli burżuazji kompradorskiej, a więc 
lokalnej elicie czerpiącej materialne i inne korzyści z po-
średnictwa w eksploatacji gospodarczej własnych krajów. 
W tekstach postkolonialnych wiele jest z resztą rozważań 
nad postkolonialnymi elitami, których role, a zatem i dys-
kursy, określać można jako ambiwalentne. Edward Said 
zwłaszcza krytycznie pisał o orientalnych uczonych jako 
„satelitarnych” wobec zachodnich kontrolerów dyskursu 
o „Wschodzie”. Jak zwracał uwagę Said, uczelni orientalni 
pełnią rolę swoistych pośredników pomiędzy metropoliami 
a swymi krajami, zwykle dostarczając jednie „danych em-
pirycznych” do teorii, które powstają w krajach metropoli-
talnych. Zależność ta ma też wedle Saida istotne wymiary 
instytucjonalne. Ich aspektem jest m.in. instytucjonalizacja 
„studiów wschodnich”, a szerzej area studies jako dziedziny 
wiedzy opisowej, nieuprawnionej do generowania uni-
wersalnych uogólnień. Innymi słowy oznacza to, że teoria 
powstawać może wyłącznie na Zachodzie, Wschód jest zaś 
obszarem jej stosowania i badań empirycznych, zwłaszcza 

Tomasz Zarycki



 163

etnograficznych i pokrewnych. W związku z powyższym 
nie jest też w stanie generować tekstów kanonicznych dla 
współczesnej kultury globalnej. Gayatri Chakravorty Spi-
vak w takim kontekście postawiła tezę o „niemożliwości 
mówienia” przez przedstawicieli państw postkolonialnych 
(Spivak 1988). Jak wskazywała, „podporządkowani” nie 
mają głosu, bo nie dość, że nie są zwykle dopuszczani do 
znaczących dyskusji, to nie moją możliwości posługiwania 
się własnym językiem, rozumianym nie tylko jak język 
narodowy, ale i system wartości czy tekstów klasycznych. 

Podejście postkolonialne wydaje się szczególnie skupione 
na tropieniu i rekonstruowaniu właśnie tego typu asymetrii 
w wiedzy na temat krajów podległych krajom Zachodu, 
którą to asymetrię, jak się wydaje, można też odnieść do 
zależności pomiędzy krajami zachodniego rdzenia (czy 
też centrum) a krajami, a także regionami peryferyjnymi, 
których zależności opisuje m.in. teoria systemu światowego 
(Wallerstein 1974–1989). I tak Said w tym kontekście pisze 
o konstruowaniu wiedzy na temat „Wschodu”, którą odnieść 
można prawdopodobnie do większości innych regionów 
peryferyjnych, wskazując, że oparta jest ona na założeniu 
istnienia bezwzględnej i systematycznej różnicy pomię-
dzy Zachodem a „Orientem”. Orient jest w szczególności 
przedstawiany jako niezmienny w swojej naturze, zawsze 
w jakiś sposób groźny, irracjonalny i przepełniony nieokieł-
znanymi energiami seksualnymi. Wtóruje mu inny klasyk 
teorii postkolonialnej, Dipesh Chakrabarty, wskazujący, 
że „Wschód” w zachodnich dyskursach jawić się będzie 
zawsze jako świat społecznie niekompletny, gdyż oparte 
są one na uniwersalizacji i naturalizacji zachodniej historii 
społecznej (Chakrabarty 2011). Historia „wschodnia” czy 
też postkolonialna będzie według Chakrabartego zawsze 
niekompletna. Brak w niej w szczególności kluczowych 
rewolucji (narodowych, społecznych itp.). Prawo do pew-
nej odrębności w zakresie uznania odmienności historii 
społecznej negocjowane jest jedynie z krajami najbliższymi 
zachodniego rdzenia czy doń przynależącymi jak Niemcy 

Perspektywa kolonialna



164

(np. Sonderweg). W efekcie peryferyjny model obywatelstwa 
będzie zawsze niedoskonałą imitacją modelu zachodniego, 
w szczególności brytyjskiego. Spojrzenie zachodnie (Western 
gaze) będzie więc zawsze identyfikowało niedoskonałości 
i braki Wschodu, jednocześnie jest ono spojrzeniem w skali 
globalnej dominującym i w efekcie przyjmowanym często 
na samym Wschodzie, zwłaszcza przez wspomnianych 
orientalnych intelektualistów-pośredników. W tej relacji 
ważne jest też to, co Chakrabarty nazywa „asymetrią 
ignorancji”, a więc fakt, że przedstawiciele Wschodu 
nie mogą ignorować wiedzy powstającej na Zachodzie, 
w szczególności jego ujęć teoretycznych. Zachodni uczeni 
nie muszą zaś śledzić ani znać dyskursów powstających na 
Wschodzie. Wschód jawi się im zaś zwykle jako bardziej 
nacjonalistyczny i irracjonalny, co często związane jest 
z ciągle żywą religijnością, która kontrastuje z dominującą 
sekularną kulturą Zachodu, przez Chakrabarty’ego nazy-
waną „kalwinizmem pozbawionym Boga”. Nowoczesność 
w różnych ujęciach staje się w takiej perspektywie ideolo-
gią europejskiego imperializmu. Za nimi stoi zaś nie tylko 
gospodarcza potęga, ale i przemoc, zarówno militarna, jak 
i policyjna, którą uznać można za kolejny ukryty aspekt 
siły postkolonialnych dyskursów. 

Wątki strukturalnie zakorzenionej w zachodnim dyskur-
sie, a szerzej: kulturze, optyce asymetrii generującej obrazy 
niższości i różnie definiowanej niedoskonałości Wschodu 
wydają się elementem centralnym dla myśli postkolonial-
nej i powracają w myśli większości jej teoretyków. Arjun 
Appadurai zwraca w tym kontekście uwagę na kluczową 
rolę hierarchii, na których budowane są w sposób nie-
unikniony dyskursy o świecie kolonialnym (Appadurai 
1992). Hierarchie te niezmiennie na swym szczycie lokują 
zachodnie wzorce kulturowe, języki i sposoby myślenia. 
W ich świetle mieszkańcy krajów peryferyjnych okazują 
się niewolnikami swoich lokalnych sposobów myślenia, 
które są niezmiennie moralnie niższe, bardziej partyku-
larne, nacjonalistyczne, zaściankowe czy anachroniczne. 

Tomasz Zarycki



 165

Między sobą mogą oczywiście współzawodniczyć o to, kto 
bliższy jest zachodniemu ideałowi, ale zasadniczo nie są 
oni w stanie osiągnąć jego pełni. W tym kontekście inny 
klasyk teorii postkolonialnej, Homi Bhabha, przywiązuje 
szczególne znacznie do pojęcia mimikry (Bhabha 1994). 
Społeczny świat Orientu to dla niego świat skazanego 
na porażkę naśladownictwa Zachodu, które dotyczy 
zarówno jego historii społecznej, jak i codziennych inte-
rakcji, strojów, literatury i wszystkich innych sfer życia 
społecznego. Ten stan ciągłej pogoni za niedoścignionym 
ideałem skazuje postkolonialne społeczeństwa na ciągłe 
poczucie braku i porażki. Dla wielu teoretyków studiów 
postkolonialnych istotna jest też bardzo kwestia rasy jako 
jednej z kluczowych różnic wytwarzanych przez dyskurs 
Zachodu o Wschodzie. Jak wskazywano, rasa może tu być 
rozumiana bardzo szeroko i dotyczyć m.in. odmienności 
biologicznej przypisywanej często mieszkańcom Europy 
Środkowej i Wschodniej (Melegh 2006). 

Dochodzimy tu do interesującego zagadnienia odnoszenia 
teorii postkolonialnej do naszej części kontynentu. Deba-
ta na ten temat toczy się już od jakiegoś czasu zarówno 
w Polsce, jak i poza jej granicami. Jako jeden z pierwszych 
pytanie postawił David Chioni Moore, który rozważał 
w szczególności za i przeciw porównania zachodniego 
kolonializmu z dominacją rosyjską i sowiecką w różnych 
regionach (Moore 2001). Prawie jednocześnie za takim 
właśnie porównaniem opowiedziała się jednoznacznie 
Ewa Thompson, pisząc obszerną książkę, w której prze-
prowadziła analizę literatury rosyjskiej jako literatury im-
perialnej (Thompson 2000). Polska w takim ujęciu jawi się 
jako jedna z ofiar Rosji i Związku Sowieckiego, cierpiąca 
w dalszym ciągu z powodu syndromu postkolonialnego. 
Wkrótce na ambiwalencję statusu Polski w odniesie-
niu do ujęć postkolonialnych uwagę zwróciła też Clare 
Cavanagh. Pokazała ona, że literatura polska zawiera 
jednocześnie wyraźne wątki postimperialne, jak i postko-
lonialne (Cavanagh 2003) i może być niezwykle ciekawym 

Perspektywa kolonialna



166

przypadkiem rozszerzającym dotychczasowe ujęcia teorii 
postkolonialnej. Niebawem rozwinęły się dwa równoległe 
sposoby odnoszenia teorii postkolonialnej do warunków 
polskich. Jednym z pionierów pierwszego był Bogusław 
Bakuła, który w szczególności proponował przyjrzenie się 
przeszłym i współczesnym dyskursom dotyczącym tzw. 
Kresów (Bakuła 2006). W takim ujęciu Polska jawi się jako 
kolonizator narzucający swoje panowanie. Podejście to 
kontynuuje wielu autorów, m.in. Jan Sowa (Sowa 2011) 
czy Claudia Snochowska-Gonzalez (Snochowska-Gonzalez 
2012). Jego specyficzną cechą jest to, że w przeciwieństwie 
do klasycznych analiz postkolonialnych, nie interesuje się 
ono zasadniczo dyskursami grup hipotetycznie do dziś 
symbolicznie skolonizowanych i nie pokazuje, jak dyskurs 
kresowy czy inne formy kultury polskiej hipotetycznie 
rządzić by miały do dziś umysłami narodów niegdyś za-
leżnych od Polski. Jak argumentowaliby zapewne krytycy 
tego podejścia, wpływ Polski na te kraje, szczególnie dziś, 
jest raczej bardzo ograniczony, a dyskurs kresowy nie jest 
prawdopodobnie ukrytym kodem, w którym wyrażają się 
marzenia o nowoczesności Białorusinów czy Ukraińców. 
Autorzy ze wspomnianych krajów, jeśli odwołują się do 
teorii postkolonialnej, jako jednoznacznie silnego wciąż, 
przynajmniej symbolicznie, kolonizatora uznają Rosję 
i dawny Związek Sowiecki (Riabchuk 2002). 

Nawet jednak konserwatywni polscy badacze odwołują-
cy się do teorii postkolonialnej przyznają, że dziś o wiele 
częściej zjawiska mogące być identyfikowane jako charak-
terystyczne dla syndromów opisywanych przez klasyków 
teorii postkolonialnej w Polsce znajdować można w dyskur-
sach odnoszących się nie do Rosji czy pamięci o Związku 
Sowieckim, ale do Zachodu. To on jawi się wielu Polakom 
jako świat bezwzględnie lepszy i wart naśladowania, co 
krytykują też często konserwatywnie nastawieni badacze. 
Ewa Thompson zaproponowała interesujące połączenie 
dwu omawianych zjawisk, sugerując, że bezkrytyczny dziś 
podziw dla Zachodu, jaki przejawiają według niej liberalni 

Tomasz Zarycki



 167

intelektualiści i politycy, jest efektem swoistego syndromu 
postkolonialnego po okresie komunistycznym, który spo-
wodował, że liberałowie znaleźli dziś w Zachodzie „hege-
mona zastępczego” (Thompson 2005). Interesujące w tym 
kontekście wydają się też interpretacje Ewy Domańskiej 
sugerujące istnienie nawet w powszechnych dziś gestach 
odrzucenia i szydzenia z pamięci czy symboli dawnej 
zależności od ZSRR elementów postkolonialnej podle-
głości (Domańska 2008). Jak się wydaje, ambiwalentny 
status Polski w szczególności w relacji do Rosji związany 
może być również z nieoczywistym i wielowymiarowym 
statusem w hierarchiach międzynarodowych tej ostatniej. 
Jak zauważa w szczególności Viatcheslav Morozov, Rosja 
może być określana dziś mianem „podporządkowanego 
imperium”, a więc jednocześnie kraju peryferyjnego wo-
bec Zachodu, ale dominującego wobec swych sąsiadów 
(Morozov 2015). Możemy także obserwować dość złożone 
współzawodnictwa pomiędzy poszczególnymi krajami re-
gionu, które przybierają niekiedy nie do końca oczywiste 
zależności. Dariusz Skórczewski wskazywał np. przewagę 
środowisk ukraińskich nad polskimi w świecie zachodniej, 
w szczególności amerykańskiej akademii (Skórczewski 
2007). Inni badacze wskazywali, że orientalizowanie kra-
jów położonych na wschód od Polski, w tym samej Rosji, 
w polskich dyskursach może być elementem swoistej 
kompensacji polskiej zależności od Zachodu i elementem 
polskiej mimikry (Waldstein 2002). Problem ten, w którym 
patrzący na Wschód kolejno orientalizują swych sąsiadów, 
to, jak się wydaje, ważna cecha dyskursów w tej części 
Europy. Ich stopniowalność, polegająca na tym, iż wraz 
z przesuwaniem się na wschód i południe od europej-
skiego rdzenia, kolejni wschodni i południowi sąsiedzi 
jawią się mieszkańcom danego regionu jako „wschodni”, 
a więc zasadniczo gorsi i odmienni, była zauważana przez 
różnych autów i różnie określana, w szczególności jako 
nesting orientalisms, który to termin zaproponowała Milica 
Bakic-Hayden (Bakic-Hayden 1995). Za jego element, jak 

Perspektywa kolonialna



168

się wydaje, może być też uważany orientalizm skierowany 
nie tyle na zewnątrz, co do wewnątrz własnego kraju. Jego 
odmianą opisaną przez Michała Buchowskiego jest depre-
cjonowanie obszarów wiejskich, w szczególności dawnych 
PGR-ów jako bardziej „wschodnich” (Buchowski 2008). 
Buchowski powiązał to zjawisko z opisywanym wcześniej 
w literaturze tzw. „kolonializmem wewnętrznym”. 

Prawidłowością w polskich odniesieniach do teorii post-
kolonialnej wydaje się silna zależność od orientacji politycz-
nej autorów (Zarycki 2014). Nie wydaje się to szczególnie 
zaskakujące, gdyż za cechę analizy postkolonialnej uznać 
można właśnie jej względnie otwartą polityczność. Można 
oczywiście uważać to za słabość teorii postkolonialnej, bo 
czyni to z niej dość zaangażowany politycznie nurt myśli 
intelektualnej, która często przeradza się otwarcie w krytykę 
polityczną. Można jednak na tę kwestię spojrzeć z innej 
strony, sugerując, że polityczność jest nieodłącznym aspek-
tem wszystkich teorii społecznych, a jej otwarty charakter 
w przypadku teorii postkolonialnej może być uważany za 
atut, jako że ujawnia ona swe własne (a także stosujących 
ją autorów) polityczne przedzałożenia, które w innych 
podejściach pozostają ukryte za parawanem mniej lub 
bardziej wyraźnie deklarowanej neutralności. Gdy jed-
nak mowa o odmiennościach we wzorcach zastosowań 
teorii postkolonialnej pomiędzy klasycznym kontekstem 
zachodnim a wschodnio- i środkowoeuropejskim, to za-
sadnicza różnica dotyczy tego, że teoria postkolonialna 
w krajach zachodnich używana jest prawie wyłącznie przez 
naukowców sympatyzujących z jedną tylko, lewicowo-li-
beralną, częścią pola politycznego. Główny podział tegoż 
pola jest w dodatku inaczej zdefiniowany niż w krajach 
peryferyjnych, do jakich zaliczyć można wszystkie kraje 
Europy Środkowej i Wschodniej. Innymi słowy, z lewicowej 
części zachodniego pola politycznego (oraz intelektualne-
go), w której powstała i rozwija się teoria postkolonialna, 
w Europie Środkowej i Wschodniej zapożyczana jest ona 
zarówno przez intelektualistów (a niekiedy nawet pu-

Tomasz Zarycki



 169

blicystów, a za nimi i polityków) zarówno w euroscep-
tycznej (w radykalnych wariantach antyzachodniej), jak 
i euroentuzjastycznej części lokalnych pól politycznych. 
W Polsce staje się więc ona z jednej strony narzędziem 
krytyki „postkomunistycznych liberałów” cierpiących na 
postkolonialnie definiowany syndrom uległości wobec Ro-
sji i Niemiec, z drugiej strony jest narzędziem potępienia 
konserwatywnych piewców „polskiej dumy” z osiągnięć 
I Rzeczypospolitej, w ujęciu lewicowych krytyków będącej 
kolonialnym imperium, którego pamięć pozostaje ciągle 
źródłem ucisku klas niższych i narodów sąsiadujących 
z Polską. Na wschód od Polski teoria postkolonialna służy 
zaś, z jednej strony, krytyce dominacji Moskwy w różnych 
konfiguracjach historycznych i geograficznych od krajów 
bałtyckich po Kaukaz. Z drugiej strony odwołują się do 
niej sympatyzujący z Kremlem intelektualiści, którzy 
próbują wchodzić w alianse z zachodnimi środowiskami 
lewicowo-rewolucyjnymi, widząc cenny potencjał politycz-
ny ich antykapitalistycznych, a czasem antyzachodnich 
dyskursów. W ten sposób teoria postkolonialna staje się 
narzędziem walki politycznej wspieranej przez państwo 
rosyjskie, czemu zawdzięcza przekład na język rosyjski 
wielu zachodnich autorów, jak choćby Larry Wolf, którego 
znana praca Inventing Eastern Europe nie została przetłu-
maczona na język polski, a po rosyjsku ukazała się już 
dawno (Wolff 1994). 

Polityczne stanowiska samych klasyków teorii post-
kolonialnej są zróżnicowane pod względem swojego 
radykalizmu. Wiele z nich uznaje jednak, że „projekt 
postkolonialny” jest utopią. Część z nich, mówiąc to ma 
na myśli nie tylko niemożność jego realizacji ze względu 
na silę struktur władzy, kapitału itp. Cytowany tu Dipesh 
Chakrabarty stwierdza wprost, iż realizacja projektu post-
kolonialnego oznaczałaby katastrofę cywilizacyjną. Zachód 
w jego przekonaniu jest bowiem fundamentem systemu 
współczesnego humanizmu, dla którego nie istnieje żadna 
realna alternatywa. Co nie znaczy, że według Chakrabartego 

Perspektywa kolonialna



170

nie warto go krytykować, w szczególności, jak proponuje 
on, „sprowincjonalizować”, a więc opisywać z zewnętrz-
nych punktów widzenia, które ukazywać będą arbitralność 
kultury zachodniej, jej ambiwalencje, sprzeczności, a także 
represywną naturę i historię przemocy, na której opierała 
się budowa potęgi Zachodu. Jak się wydaje, odwołujący się 
do teorii postkolonialnej powinni starać się być świadomi 
jej zarysowanej tu tylko polityczności i wyraźnie perfor-
matywnego charakteru jej użyć, który silnie związany 
jest z pozycją, z jakiej zabiera się głos. Wskazane wydaje 
się także, by analiza w kategoriach postkolonialnych od-
woływała się zawsze do zewnętrznych relacji zależności 
i starała się je zrekonstruować, o ile to możliwe nie tylko 
na postawie badanych tekstów. 

Literatura cytowana

Appadurai, Arjun. 1992. „Puting Hierarchy in Its Place”, w: G.E. Marcus 
(ed.), Rereading Cultural Anthropology, Durham–London.

Bakic-Hayden, Milica. 1995. „Nesting Orientalisms: The Case of Former 
Yugoslavia”, Slavic Review 54, nr 4, p. 917-931.

Bakuła, Bogusław. 2006. „Kolonialne i postkolonialne aspekty polskiego 
dyskursu kresoznawczego (zarys problematyki)”, Teksty Drugie, 
nr 6, s. 11-33.

Bhabha, Homi K. 1994. The Location of Culture, Milton Park.
Buchowski, Michał. 2008. „Widmo orientalizmu w Europie”, Recykling 

Idei 10, s. 98-107.
Cavanagh, Clare. 2003. „Postkolonialna Polska. Biała plama na mapie 

współczesnej teorii”, Teksty Drugie, nr 2/3, p. 60-71.
Chakrabarty, Dipesh. 2011. Prowincjonalizacja Europy. Myśl postkolonialna 

i róznica historyczna. Poznań.
Domańska, Ewa. 2008. „Obrazy PRL w perspektywie postkolonialnej. 

Studium przypadku”, w: K. Brzechczyn (ed.), Obrazy PRL. Koncep-
tualizacja realnego socjalizmu w Polsce, Poznań, s. 167-86.

Fanon, Frantz. 1985. Wyklęty lud ziemi, Warszawa.
Gandhi, Leela. 2008. Teoria postkolonialna. Wprowadzenie krytyczne, Poznań.
Loomba, Ania. 2011. Kolonializm / Postkolonializm, Poznań.
Melegh, Attila. 2006. On the East-West Slope: Globalization, Narration, Rac-

ism and Discourses on Central and Eastern Europe, Budapest–New York.

Tomasz Zarycki



 171

Moore, David Chioni. 2001. „Is the Post- in Postcolonial the Post- in 
Post-Soviet? Toward a Global Postcolonial Critique”, PMLA 116 (1), 
s. 111-28.

Morozov, Viatcheslav. 2015. Russia’s Postcolonial Identity: A Subaltern 
Empire in a Eurocentric World. Houndmills, Basingstoke, Hampshire.

Riabchuk, Mykola. 2002. „Culture and Cultural Politics in Ukraine: 
A Post-Colonial Perspective”, w: T. Kuzio, P.J. D’Anieri (eds.), Dilem-
mas of State-Led Nation Building in Ukraine, Westport, Conn., s. 47-70.

Said, Edward W. 1991. Orientalizm, przeł. W. Kalinowski, Warszawa. 
Skórczewski, Dariusz. 2007. „Dlaczego Polska powinna upomnieć się 

o swoją postkolonialność?”, Znak 628, s. 145-53.
Snochowska-Gonzalez, Claudia. 2012. „Post-Colonial Poland – on 

an Unavoidable Misuse”, East European Politics & Societies, doi: 
10.1177/0888325412448473.

Sowa, Jan. 2011. Fantomowe ciało króla: peryferyjne zmagania z nowoczesną 
formą. Kraków.

Spivak, Gayatri Chakravorty. 1988. „Can the Subaltern Speak?”, w: 
C. Nelson, L. Grossberg (eds.), Marxism and the Interpretation of Cul-
ture, Basingstoke, s. 271-313.

Thompson, Ewa. 2000. Trubadurzy Imperium. Literatura rosyjska i kolo-
nializm, przeł. A. Sierszulska, Kraków.

Thompson, Ewa. 2005. „Said a sprawa polska. Przeciwko kulturowej 
bezsilności peryferii”, Europa. Tygodnik Idei, 29.06.2005, s. 11.

Waldstein, Maxim K. 2002. „Observing Imperium: A Postcolonial Reading 
of Ryszard Kapuscinski’s Account of Soviet and Post-Soviet Russia”, 
Social Identities 8 (3), s. 481-99.

Wallerstein, Immanuel Maurice. 1974-1989. The Modern World System, 
3 Vols., New York.

Wolff, Larry. 1994. Inventing Eastern Europe. The Map of Civilization on 
the Mind of the Enlightenment, Stanford, Calif.

Zarycki, Tomasz. 2014. Ideologies of Eastness in Central and Eastern Eu-
rope, London.

Perspektywa kolonialna





D E B A T A

PERSPEKTYWY POSTKOLONIALIZMU 
W POLSCE, POLSKA W POSTKOLONIALNEJ 

PERSPEKTYWIE



Zapis dyskusji, która odbyła się w dniu 27 lutego 2016 
roku w siedzibie Kolegium Artes Liberales Uniwersytetu 

Warszawskiego przy ul. Dobrej 72.



OTWARCIE

Jan Kieniewicz: Dzień dobry państwu, witam na debacie, 
którą organizuje Laboratorium Interdyscyplinarnych Badań 
„Artes Liberales”, czyli przesławny LIBAL. Wszystkich, 
którzy przyszli, witam bardzo serdecznie, gości spoza 
Powiśla w szczególności. Nasza debata jest jedną z wie-
lu, jakie organizujemy od jakiegoś czasu, przynajmniej 
od 2007 roku, kiedyśmy zrobili pierwszą z nich na temat 
kolonializmu, w tej właśnie sali, inaugurując naszą obec-
ność w Białej Willi. Nasza dzisiejsza debata ma porządek 
dzienny bardzo jasny. Oddaję mikrofon gospodarzowi 
tego pomieszczania, panu profesorowi Piotrowi Wilczko-
wi, który przywita państwa, ja potem powiem parę słów 
praktycznych i przystąpimy od razu do rzeczy. 

Piotr Wilczek: Dzień dobry państwu, ja właściwie 
powinienem tylko przeciąć wstęgę, ale jej nie ma. Proszę 
państwa, jest mi bardzo miło, że w Kolegium Artes Libe-
rales Uniwersytetu Warszawskiego, które jest najlepszym 
miejscem na takie spotkania, odbywa się kolejna debata 
LIBAL-u. Jak państwo wiedzą, tych debat już było co naj-
mniej kilka, bo chyba jeszcze nie kilkanaście… Kolegium 
to idealne miejsce na tego rodzaju spotkania ludzi, którzy 
reprezentują różne dyscypliny, obszary, poglądy. Czasa-
mi skrajne (mówię oczywiście o poglądach naukowych). 
I ogromnie się cieszę, że tutaj odbędzie się debata o jed-
nym z bardzo gorących problemów naszej współczesności 
i humanistyki – o postkolonializmie. W materiałach, które 
przeczytałem, pojawia się tyle wspaniałych pomysłów, idei 



176

i podsumowań, bardzo szeroko ujmujących tę problematykę 
i przypominających wszystkie dyskusje nie tylko postkolo-
nialne, ale postzależnościowe; pojawia się transkolonializm, 
pojawia się wszystko to, co powinno się znaleźć w takim 
podsumowaniu i w nowym otwarciu. Poza książkami 
autorów, którzy są na tej sali, są takie dwie, które – moim 
zdaniem – otworzyły wiele dyskusji. Jest to książka Ewy 
Thompson Trubadurzy imperium oraz książka Jana Sowy 
Fantomowe ciało króla. Bardzo się cieszę, że w tym miejscu, 
tak szczególnym dla nas i dla Uniwersytetu, możemy o tym 
dzisiaj rozmawiać. Bardzo dziękuję panu profesorowi, że 
tę kolejną debatę zainicjował i sprowokował. 

Jan Kieniewicz: Jaka kwesta nas tu sprowadziła? W zasa-
dzie wszyscy wiemy. O co chodzi z tym postkolonializmem? 
W temacie debaty jest napisane: „Perspektywy postkolonia-
lizmu w Polsce, Polska w perspektywie postkolonialnej”. 
Ale nie ulega wątpliwości, państwo podobnie mogli to 
zauważyć, że dla mnie ta pierwsza część jest mniej istotna, 
zaś druga – jest kluczowa. W jakim sensie i kiedy taka lub 
inna Polska była, jest czy będzie postkolonialna? To pyta-
nie warunkuje możliwość i sukces debaty postkolonialnej 
w dowolnej dyscyplinie. Taki jest mój punkt widzenia, ale 
jest, jak wiem, kilka innych (i to bardzo dobrze!), dzięki 
czemu możemy tutaj się spotkać i o tym pomówić. Tej 
wymianie poglądów towarzyszą dwie okoliczności, które 
pragnę na wstępie przywołać. Po pierwsze – mamy różne 
przekonania. Zarówno co do postkolonializmu, jak i co 
do każdej innej kwestii, która nas dotyczy. Nie mamy 
powodu, by ukrywać ten fakt, nawet wtedy, kiedy mamy 
pełną świadomość tego, że nasze poglądy oddziałują na 
nasze pytania badawcze. Nie mamy powodu, żeby ukry-
wać te fakty przed sobą; powinniśmy wyraźnie mówić, co 
warunkuje nasze badania. 

Drugą okolicznością jest pytanie, czy w naszym ba-
daniu utrwalamy zdefiniowany stan rzeczy, a więc stan 
społeczeństwa, postkolonialny, postzależnościowy, trans-
kolonialny. Czy jakkolwiek zechcemy go określić. Czy 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 177

możemy ewentualnie wspierać usiłowania, by ten stan 
został przekroczony (cokolwiek też zmieścimy w określeniu 
„przekroczenie”)? Sądzę, że są to dwie okoliczności, które 
towarzyszą naszej debacie. 

Trzecim elementem, który chciałem wprowadzić, jest 
obecność przedstawicieli różnych dyscyplin. Do pewnego 
stopnia się to udało, a o tym, co się nie udało, też pomó-
wimy, ponieważ w kilku zagajeniach ten temat zostaje 
wyraziście wypowiedziany. Nie w tym sensie, że nieobecni 
nie mają racji. 

Panel I

Jan Kieniewicz: Zaczynamy zatem, jeszcze raz, bardzo 
serdecznie państwu dziękuję, że zechcieliście przyjąć nasze 
zaproszenie, moje i Kolegium Artes Liberales. Proszę wo-
bec tego profesora Brzechczyna o zajęcie miejsca po mojej 
prawicy, a panie: profesor Ewę Domańską i profesor Ewę 
Łukaszyk – po mojej lewicy. 

Krzysztof Brzechczyn: Dzień dobry państwu. Pierwszą 
prelegentką będzie pani profesor Ewa Domańska. Gdybym 
chciał zaprezentować sylwetkę pani profesor, to ta prezen-
tacja byłaby dłuższa od jej wystąpienia, ponieważ każdemu 
z prelegentów przyznano około 30 minut. Powiem tylko, że 
profesor Ewa Domańska pracuje w Instytucie Historii na 
Uniwersytecie im. Adama Mickiewicza i jest jednocześnie 
profesorem na Wydziale Antropologii na Uniwersytecie 
Stanforda. Ostatnio wydała książkę Historia egzystencjalna. 
Krytyczne studium narratywizmu i humanistyki zaangażowanej. 
Zajmuje się porównawczą teorią nauk humanistycznych 
i społecznych w perspektywie humanistyki ekologicznej 
oraz posthumanistyki. To są jej ostatnie zainteresowania 
badawcze. Oddaję głos profesor Domańskiej. 

Ewa Domańska: Dziękuję bardzo. Witam państwa bardzo 
serdecznie. Chciałam powiedzieć, że czuję się wielce uhono-
rowana tym, że pan profesor zechciał mnie zaprosić. I mogę 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



178

też przyznać, że czuję się pod wielką presją, ponieważ 
znane mi są oczekiwania pana profesora wobec tej debaty. 
Chciałam też powiedzieć, że bardzo uważnie przeczytałam 
wszystkie teksty i widzę w nich duży potencjał. Zanim 
zacznę wypowiadać się na ten temat, chciałabym jedynie 
podkreślić: generalnie nie prowadziłam badań empirycz-
nych związanych ze studiami postkolonialnymi, zdarzyło 
mi się napisać jeden artykuł, ale jako wprawkę. Natomiast  
interesuję się perspektywą pokolonialną jako pewną tenden-
cją we współczesnej humanistyce i naukach społecznych. 
I właśnie z tej perspektywy będę o tym mówiła. 

Cieszę się z referatu pani profesor Łukaszyk, ponieważ 
widzę, że mamy tutaj być może wspólne intuicje, wynikające 
z czytania tego, co dzieje się we współczesnej humanistyce. 
Perspektywa postkolonialna zaczęła wyczerpywać swój 
potencjał. Oczywiście nie jest to takie proste. Są próby 
przeniesienia badań postkolonialnych na różne tereny 
i rozszerzenia tych badań, ale wydaje się, że, niestety, te 
tendencje, które bardzo szybko wyczerpują swój potencjał, 
są problemem. Ponieważ – tak jak pani profesor wskazała 
– ledwie zaczęliśmy debatę postkolonialną w Polsce, co 
w końcu nie było tak dawno, a już właściwie mówimy 
o tym, że ten potencjał jako tendencji awangardowej – nie 
w ogóle jako tendencji w humanistyce, ale jako tendencji, 
która nadaje ton toczącym się współcześnie debatom – za-
czyna pokazywać swoje limity i ograniczenia. Oczywiście 
nadal uważam, że ta perspektywa ma duży potencjał i zaraz 
powiem dlaczego. 

Spośród tekstów, które czytałam na dzisiejszą debatę, 
najbardziej poruszył mnie tekst pana profesora Skórczew-
skiego. To, co pan profesor uznaje za pewien problem, 
a więc pozycjonowanie badaczy postkolonialnych, to że 
jedni są związani z opcją lewicową, a drudzy – z bardziej 
konserwatywną, ja bym przekuła na możliwość pewnego 
osiągnięcia. Wydaje mi się, że – i byłoby to wyjście naprze-
ciw oczekiwaniom społeczności akademickiej w Europie 
Środkowo-Wschodniej, nie tylko w Polsce – w istocie 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 179

okazać by się mogło, iż polski wkład do obecnych dys-
kusji postkolonialnych może polegać właśnie na tym, że 
zaproponujemy to, co pan profesor nazwał „konserwatyw-
nym postkolonializmem”. I to jest oczywiście niezwykłe 
wyzwanie, ponieważ – tak jak wiemy wszyscy – to nie jest 
tak, że chodzi po prostu o jakieś konserwatywne podej-
ście; nam jest potrzebne nowe podejście konserwatywne, 
nowy konserwatyzm, nowy nacjonalizm, o którym się 
dyskutuje w Europie Środkowo-Wschodniej, na przykład 
na Ukrainie. Wypracowanie takiej opcji konserwatywnej, 
która by była rewolucyjna, ale w sensie pozytywnym, to 
znaczy prowadziłaby do pewnych pożądanych zmian, jest 
niezwykle trudne. 

Pozwoliłam sobie – i przepraszam za ten narcyzm – zwró-
cić uwagę w swoim referacie, że będziemy przygotowywać 
Kongres Nauk Historycznych w Poznaniu w 2020 roku. 
I propozycja delegacji była taka, żeby wystąpić frontem 
Europy Środkowo-Wschodniej. A więc nie jesteśmy tylko 
reprezentantami samych siebie, Polski, ale w ogóle Eu-
ropy Środkowo-Wschodniej. Pierwsze pytanie jest takie: 
czy ta opcja, perspektywa postkolonialna, pozwoli nam 
sformułować taki temat przewodni, na przykład dla tego 
Kongresu, który połączyłby zainteresowania badaczy po-
chodzących z Europy Środkowo-Wschodniej? Czy mógłby 
się przebić przez propozycje tematów wiodących, które 
będą przychodzić z innych rejonów świata? To jest moje 
pierwsze założenie i taka pierwsza uwaga: konserwatywny 
postkolonializm jako trudna, niezwykle trudna możliwość, 
do której inspiruje debata postkolonialna, która w opcji 
lewicowej ewidentnie pokazuje swoje limity. 

Druga kwestia, to jest problem, który porusza pan 
profesor Buchowski, a mianowicie stereotypizacja badań 
prowadzonych w Europie Środkowo-Wschodniej, która 
właściwie polega na tym, że badacze zachodni bardzo 
często redukują to, co dzieje się w tych badaniach, do lat 
50. Z tym związana jest także propozycja pana profeso-
ra Zaryckiego, żeby zajmować się także orientalizmem 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



180

i postkolonializmem, który jest wewnętrzny. Nie chodzi 
mi o kolonializm wewnętrzny, tylko o to, że w istocie 
wewnątrz naszych dyskusji w akademii na temat postkolo-
nializmu też możemy zobaczyć, że mamy tutaj prowincje. 
I one jakoś są hierarchizowane. Myślę, że pan profesor 
Buchowski, mówiąc o orientalizmie, w sposób teoretyczny 
tych kwestii dotykał. Propozycja transkolonializmu jest też 
bardzo ciekawa, a więc ja, jako teoretyk historii, mam taką 
idée fixe, że Europa Środkowo-Wschodnia i polscy badacze 
mają tyle potencjału intelektualnego, żeby zaproponować 
powtarzalne procedury badawcze, które mogą przebić się 
do głównego nurtu debat humanistycznych w świecie. 
Oczywiście to jest bardzo optymistyczne założenie, ale 
czytając te referaty, myślę, że takie pomysły się pojawiają. 
Żeby tego dokonać, właśnie taka dekolonizacja postkolo-
nializmu byłaby tutaj potrzebna, zwracająca uwagę na tę 
specyfikę naszego regionu. Dziękuję. 

Krzysztof Brzechczyn: Dziękuję bardzo. Teraz za-
praszam panią profesor Ewę Łukaszyk. Pani profesor 
Łukaszyk studiowała na Uniwersytecie Marii Curie-Skło-
dowskiej w Lublinie oraz na Uniwersytecie Lizbońskim. To 
cechuje czy charakteryzuje jej pole badawcze; mianowicie 
zajmuje się historią czy właściwie współczesną literaturą 
portugalską. Jest autorką wielu książek, ale wymienię 
tylko dwie ostatnie. Jest to: Pokusa pustyni. Nomadyzm jako 
wyjście z kryzysu współczesności w pisarstwie José Saramago. 
I druga: Współczesna proza portugalska 1939-1999. Oddaję 
głos pani profesor. 

Ewa Łukaszyk: Dziękuję panu profesorowi Kieniewiczo-
wi za zaproszenie. Przejdźmy do zasadniczej kwestii, to 
znaczy: co moim zdaniem jest tutaj najistotniejsze. Wydaje 
mi się, że w całej tej debacie na temat postkolonialności 
największym problemem jest jej zakończenie. To jest wyj-
ście z pewnego cyklu, z pewnej epoki, która była, którą 
w dużej mierze przegapiliśmy, ponieważ Polska z różnych 
obiektywnych względów w niej nie uczestniczyła. Z panią 
doktor Renatą Diaz-Szmidt przed chwilą mówiłyśmy: „Ale 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 181

co jest przetłumaczone na polski z Fanona? Po prostu już 
nie będzie Fanona”. 

Chodzi więc o to, żeby wyjść z cyklu postkolonialności, 
żeby przestawić się na inne tory myślenia, wykorzystując to 
doświadczenie, które musimy przede wszystkim pozostawić 
za sobą. Z całą świadomością niedokończonego charakteru 
pewnych spraw. Stąd też postulowałam w swoim tekście 
pojęcie „procesów transkolonialnych”, rozumianych jako 
procesy przekroczenia, zamknięcia pewnego stanu, etapu, 
tak jak w życiu jednostkowym, gdzie tym, co stanowi o po-
stępie, jest umiejętność przechodzenia od jednego etapu 
do drugiego. Nawet jeżeli nie wszystko zostało wytłuma-
czone, nie wszystko zostało do końca rozwinięte, tym, co 
jest najistotniejsze, jest pójście naprzód. 

I tym, co byłoby zadaniem istotnym do wykonania 
w perspektywie postkolonialnej, jest zamknięcie rozprze-
strzeniania się fraktalnego pewnych form przemocy, które 
są odziedziczone po kolonizatorze czy tym domniemanym 
kolonizatorze. Tu jest cały czas kwestia użycia pewnej in-
terpretacji w historii Polski: czy my byliśmy kolonizowani? 
czy zostaliśmy skolonizowani? Odpowiedź jednoznaczna 
na to pytanie jest tak naprawdę nieistotna, prawdopodob-
nie tej odpowiedzi w ogóle nie ma. Tym, co jest istotne, 
jest zamknięcie tych fraktalnych form przemocy, które się 
w mikroskali multiplikują, które się nadal ciągną. 

Co mam na myśli, mówiąc o mikroskali? Bardzo mnie 
pouczyła wycieczka do Rumunii: zwiedzanie parlamentu 
w Bukareszcie i obserwacja pani sprzątaczki. Były dwie: 
jedna była kierowniczką, a druga była podwładną. I to, co 
zostało w Rumunii, to była relacja między dwiema paniami. 
To była fraktalna forma przemocy, która osiągnęła swój 
minimalny rozmiar, ale dalej się multiplikowała. Chodziło 
o rozpoznanie i zamknięcie tej fraktalności, która jest nadal 
obecna w społeczeństwie polskim jako pewna pozostałość, 
jako residuum. 

Rzuciłam przykład Doroty Masłowskiej w kontro-
wersyjnej powieści Paw królowej, nie najświeższej, ale 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



182

niedoczytanej. Inteligencja opisana w ostatnim akapicie 
tej powieści każe strzelać do pisarki. To jest też pewnego 
rodzaju rozpoznanie postkolonialnej przemocy, która ist-
nieje pomimo braku odpowiedzi na pytanie, czy byliśmy 
kolonizowani, czy co się właściwie stało? Ale to istnieje – 
pisarka i ci panowie, którzy umieją strzelać. Myślę, że to 
jest tym zadaniem. Tutaj jest cała kwestia postkolonializmu 
jako stosunku do zewnętrzności; słynna metafora wisienki 
na torcie. Postawiłam taką tezę, żebyśmy nie uczestniczyli 
w ogóle w procesie poznawczym, który wydaje z siebie 
postkolonializm. Tak ja to widzę. 

Czym jest postkolonializm? To jest pewna korekta epi-
stemologiczna wynikająca z kolonializmu jako projektu 
poznawczego. Kolonializm to epoka, kiedy nie tylko or-
ganizuje się eksplorację gospodarczą, tworzy plantacje, ale 
kiedy prowadzi się wykopaliska, kradnie się dzieła sztuki 
i sprowadza do British Museum. I ta epoka dochodzi do 
pewnego momentu, kiedy chce się wniknąć w duszę ob-
cego. I okazuje się, że do tej duszy nie ma dostępu, więc 
się tworzy ostatnie „dokręcenie śruby”. To jest pragnienie 
kolonizatora czy metropolii: wejście w duszę. I co się 
dzieje? Ta dusza się nie daje spenetrować, tę duszę spro-
wadza się pod postacią studiów postkolonialnych. Książki 
postkolonialnych autorów się drukuje, czyta i analizuje 
w metropolii. I to jest proces, poza którym pozostaliśmy 
na jakimś etapie historycznym. Czyli nie zaistniał ten „tort” 
w postaci naszego pragnienia poznania tej zewnętrzności. 
To jest też bardzo aktualne, to znaczy: w dalszym ciągu 
musimy ustawić swój stosunek do świata pozaeuropej-
skiego czy – jak można by było to określić – do świata 
pozapolskiego. Żeby w jakiś sposób ustrukturalizować 
nasze własne zainteresowanie obcością. Przypuszczam, 
że to poznanie nie będzie już prowadzone w kategoriach 
postkolonialnych. Dziękuję. 

Krzysztof Brzechczyn: Dziękuję bardzo. Z tych dwóch 
wystąpień zarysowały się następujące wątki dyskusji. 
Pierwszy wątek, który chciałbym zaproponować, to jest 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 183

relacja pomiędzy epistemicznym a ideologicznym czy ak-
sjologicznym wymiarem danej perspektywy teoretycznej 
czy teorii. Mówiąc inaczej: podczepienie danej koncepcji 
do jakiegoś ruchu politycznego, do jakiejś ideologii; czy 
to ułatwia żywot tej koncepcji? Z jednej strony jest to 
pewien wehikuł ułatwiający popularyzację, ale z drugiej 
strony, wskutek takiego zaangażowania ideologicznego, 
dana perspektywa usztywnia się, mitologizuje. Jest mniej 
podatna na korekty i modyfikacje. 

Drugi wątek to pojawiający się tutaj status Europy 
Środkowej. Czym ona była? Czym były nasze kraje? Czy 
to były peryferie jakiegoś systemu światowego lub peryfe-
rie imperium? Czy Europa Wschodnia była prowincją czy 
obszarem skolonizowanym? Tutaj jest cała paleta różnych 
kategorii, które ujmują Europę Środkową w relacjach: 
zależność–niezależność zewnętrzna. 

Trzecim wątkiem dyskusji jest sama obecność debaty 
postkolonialnej w Polsce. Tutaj można postawić taką tezę: 
żywa obecność czy popularność studiów postkolonialnych 
jest swoistym przejawem postkolonialnego statusu polskiej 
nauki. Z jednej strony jest to wynik opóźnienia polskich 
nauk społecznych w wyniku komunizmu i zależności od 
Związku Radzieckiego; jak pani profesor Łukaszyk pod-
kreśliła: Polska weszła do tej debaty trochę później i dzięki 
temu jest ona tak intensywna. Przynajmniej staje się tak 
popularna obecnie. Chciałbym teraz oddać głos państwu, 
każdy ma po dwie minuty. 

Michał Buchowski: Chciałbym odnieść się do koncep-
cji pani Łukaszyk dotyczącej stosunku do zewnętrzności, 
fraktalności i przemocy. Z jednej strony uważam, że jeżeli 
studia postkolonialne mają jakieś przełożenie, dla mnie 
jako reprezentanta nauk społecznych, na obecną sytuację 
w Polsce i mogą służyć jako pewne narzędzie do analizy 
relacji społecznych, to są to subaltern studies. Przykład 
sprzątaczek to jest przypadek w mikroskali; także sto-
sunki między elitami a ludem pracującym miast i wsi też 
są tego rodzaju relacją postkolonialną. Elity są w stanie 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



184

wytwarzać dyskursy podporządkowujące nieuprzywi-
lejowane grupy, czyniące z nich ofiary w rodzaju homo 
sovieticus, ofiary systemu; w odniesieniu do Środkowej 
Europy mieliśmy – i mamy w jakiejś mierze – z tym do 
czynienia. Mamy do czynienia także z odpowiedzią na 
tego typu relacje podporządkowania, w których te grupy 
od razu pokazują, że rzeczywiście, że skoro protestują, 
to znaczy, że nie rozumieją. Że to są te „prymitywy”, ci, 
których należy podporządkować, bo oni nie rozumieją. To 
jest jedna rzecz. Druga rzecz, którą chciałbym poruszyć, 
to jest stosunek do zewnętrzności. I tu przychodzi mi na 
myśli kryzys uchodźczy i to, w jaki sposób społeczeństwo 
polskie, i w ogóle społeczeństwa Europy Środkowej, do 
uchodźców i imigrantów się odnoszą, zwłaszcza z Bliskiego 
Wschodu, ale nie tylko. W ogóle – do Innego. I to świad-
czy o braku, być może, doświadczenia kolonialnego, ale 
również o braku doświadczenia dyskusji postkolonialnej. 
Oczywiście to tylko część problemu. Myślę, że tego zabra-
kło przez ostatnie siedemdziesiąt lat. I powiem szczerze, 
dla mnie ten wybuch nienawiści do Innego, to było duże 
zaskoczenie. Nie myślałem, że takie pokłady nienawiści 
drzemią w tym społeczeństwie. I przecinają wszystkie 
grupy społeczne. Być może da się to połączyć: bunt mas 
w stosunku do projektu neoliberalnego, którego wyrazem 
są na przykład ostatnie wybory polityczne, da się połączyć 
również z kryzysem uchodźczym i stosunkiem społeczeń-
stwa polskiego i innych społeczeństw środkowoeuropejskich 
do imigrantów. Dziękuję. 

Krzysztof Brzechczyn: Dziękuję bardzo. Profesor 
Kieniewicz. 

Jan Kieniewicz: Ja chciałbym tylko przypomnieć wszyst-
kim dwie rzeczy. Po pierwsze, jesteśmy spóźnieni czter-
dzieści lat, ale to jest tak, że częściowo są to złudzenia. 
Bo gdy zaczynały się subaltern studies w początku lat 80., 
wiedzieliśmy o tym i czytaliśmy te teksty. Byliśmy też przy 
początku tematów postkolonialnych, książka Saida nie 
wszystkich w Polsce zaskoczyła. Chociaż została opubli-

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 185

kowana po polsku dopiero w 1991, wcześniej czytana była 
w oryginale. Proponowałem edycję polską Saida w roku 
82. Z przyczyn oczywistych nie mogło to wtedy dojść do 
skutku. Nie zawsze byliśmy opóźnieni, po prostu nie było 
nas czasem tam, gdzie powinniśmy być, żeby nas słyszano. 

Po drugie, mam wrażenie, od razu odnosząc się do 
wypowiedzi profesora Buchowskiego, że bardzo by nam 
się przydało rozróżnienie między Innym i Obcym. Bo sto-
sunek do Innych mamy trochę odmienny niż do Obcych. 
To znaczy, że polskie reakcje w elitarnej perspektywie 
wydają się ksenofobiczne, na przykład Żoliborz versus 
Targówek. Ale równocześnie mamy reakcje na setki tysięcy 
ludzi, którzy w Polsce pracują. Te niekoniecznie świadczą 
o kompletnym braku zrozumienia dla Innego. Ludzie 
nie-Polacy w tym kraju niekoniecznie są traktowani jako 
groźni czy jako wrogowie, a nawet nie jako konkurenci. 
Proszę zwrócić uwagę, że postawa wobec Czeczeńców 
bardzo się zmieniła w stosunku do pierwszych reakcji 
sprzed dwudziestu lat. I teraz, do czego ten kraj nie jest 
przygotowany: do Obcego. Co jest dziwne, bo ten kraj 
przez pokolenia do Obcych był doskonale przygotowany, 
przez setki lat mieliśmy Obcych blisko i wśród siebie. I to 
rozmaitych! Od Tatarów do Żydów, od Ormian do ewan-
gelików z polderów holenderskich. Coś się stało… I tutaj 
pojawia się kwestia: elity – masy. Jeżeli kiedyś była mowa, 
jeżeli kiedyś było uzasadnione pojęcie „łże-elit”, to właśnie 
w czasach peerelowskich. Bo kto ustalał przynależność do 
elity? Konsens demokratyczny czy nomenklatura? Otóż 
jeżeli nomenklatura ma być elitą, to jesteśmy poza jaki-
mikolwiek kategoriami pojęciowymi. Czy dzisiaj nie ma 
nomenklatury? Elita dzisiaj to jest to, co jest glamour, to 
pisma kolorowe i telewizja ustalają elity. Zatem problem 
jest złożony. Dziękuję. 

Krzysztof Brzechczyn: Pani profesor Hanna Gosk. 
Hanna Gosk: Do obu tych głosów chciałam się usto-

sunkować. Zgadzam się całkowicie z tym, co pan pro-
fesor powiedział. Miałam zamiar nawiązać do tego, co 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



186

pani profesor Łukaszyk powiedziała, proponując pójście  
naprzód. 

Nie wiem, czy można iść naprzód z nieprzepracowanym 
stosunkiem do przeszłości, który daje o sobie tak dotkliwie 
znać. Choćby w kwestii stosunku do Obcego. I à propos 
tego, co powiedział profesor Kieniewicz. Obcy w I Rzeczy-
pospolitej funkcjonował zupełnie inaczej, bo ta wspólnota 
zamieszkująca tereny Polski była bardzo wieloimienna 
i różnorodna. I nie miała za sobą doświadczenia długiej 
zależności i niesuwerenności. Dzisiaj o wiele łatwiej z In-
nego zostać Obcym niż z Obcego – Innym. I tu nawet nie 
chodzi o wskazywanie Obcych na zewnątrz; z niesłychaną 
łatwością wskazujemy Obcych wewnątrz. Już nie wspomnę 
o cyklistach i wegetarianach, ale mamy wielu własnych 
Obcych, których potrafimy stygmatyzować z niesłychaną 
łatwością. Skąd to się bierze? Wydaje mi się, że to taki 
rodzaj zamknięcia na obcość, bo z innością jest zupełnie 
inna sytuacja i trzeba było by precyzyjnie zdefiniować, jak 
wspólnota polska rozumie Innego. 

Jeśli chodzi o Obcego, to ta wspólnota tak długo funkcjo-
nowała w niekomfortowych warunkach pozbawiających ją 
częściowo lub całkowicie suwerenności, że zaczęła szukać 
poczucia bezpieczeństwa w oswojonych porządkach. Czyli 
własnych, a już na pewno nie takich, które mogłaby wią-
zać z obcym podmiotem. Bo Obcy od końca XVIII wieku 
kojarzył się z dominatorem, kimś, kto narzuca własną 
propozycję rzeczywistości i w jakiejś formie zniewala; obcy 
to był wróg. Po dzień dzisiejszy mamy z tym do czynienia, 
oczywiście w różnych mutacjach, dlatego nie spieszyłabym 
się tak z wędrówką do przodu. Może należy równolegle 
taki ruch wykonywać: do przodu, ale też nie zapominając 
o konieczności przepracowania tego, z czym mieliśmy do 
czynienia w przeszłości i co pozostawiło bardzo wyraźne 
ślady na współczesnej mentalności. 

À propos. Wojna polsko-ruska Masłowskiej jest bardzo do-
bitnym przykładem tego, jak działa przemoc. Jej bohater, 
Andrzej Robakowski, ratując siebie, przyjmuje przydomek 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 187

„Silny”. Ale to jest nominalne poczucie siły, bo to jest 
podmiot całkowicie zdegradowany i poddany przemocy 
rozmaitych potwornych dyskursów. 

Ewa Domańska: Nasunęła mi się taka uwaga, która 
chyba też u pani profesor Łukaszyk w referacie występu-
je. W istocie w Polsce, prowadząc debatę postkolonialną, 
nie poruszyliśmy tematu rasizmu. I my do tego wracamy 
w dyskusjach: my i Obcy. Kiedy ten Inny rasowo zaczyna 
być coraz bliżej. Wydaje mi się, że musimy spróbować 
wypracować sobie jakieś podejście. Tym bardziej, że mamy 
do czynienia z powrotem atawistycznego rasizmu, czyli 
najgorszego typu rasizmu jaki może być.

Dariusz Kołodziejczyk: Miałem wrażenie podczas 
dwóch pierwszych referatów, że polska historia się zaczęła 
w 1945 roku. Natomiast jak jeździmy ze studentami drugie-
go roku do Nieborowa, ja z reguły prowadzę ich pod „baby 
połowieckie”, które sobie Radziwiłłowie ściągali ze stepu. 
Tak samo w Tulczynie. Te „baby” to jest typowy polski 
kolonializm. Zwrot „polskie Indie” pojawia się w tekstach 
jezuickich z początku XVII wieku. Jak młody polski jezuita 
chciał zostać ukrzyżowany w Japonii, to mu mówiono, żeby 
się zajął prawosławnymi u siebie, we własnym kraju. Weź-
my na przykład z Sienkiewicza Akbaha-Ułana, kapitalny 
przykład orientalny, typ Azjaty: jak się go dobrze zbije, 
to on zaczyna nas kochać. Nie ma tutaj jeszcze elementu 
genderowego, ale to jest przepiękna scena u Sienkiewicza. 

Mamy tradycje postkolonialne z obu stron: profesor Ewa 
Thompson zawsze pokazywała nas jako ofiary, ale jesteśmy 
też tą stroną kolonizującą. Tylko nie zawsze umiemy to 
zdefiniować. Wydaje mi się, że nasza tęsknota za tym, żeby 
nas Zachód dostrzegał, jest widoczna przy okazji przy-
jazdów Snydera. Ostatnio Snyder był u nas w Instytucie 
tydzień temu i miałem wrażenie, jakby Michael Jackson 
przyjechał… I rzeczywiście, my zazdrościmy, natomiast 
nie potrafimy się przebić; gorzej piszemy, nie umiemy tak 
dobrze tego sprzedać… Ale rok temu Krzysztof Pomian 
zarzucił mi samokolonizację na zebraniu Rady Przeglądu 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



188

Historycznego, bo zasugerowałem, by więcej publikować 
w języku angielskim. Przyznaję, że mnie to dotknęło. Za-
stanawiam się od tego czasu, do jakiego stopnia wejście 
w dyskurs po angielsku jest dzisiaj tą samokolonizacją. 
Ja bym argumentował tak, że wchodząc w ten dyskurs, 
pokazujemy siebie, próbujemy zdobyć trochę przestrzeni. 
Można powiedzieć, że sprzedajemy język, którym mówi 
czterdzieści milionów ludzi. Myślę właśnie o subaltern stu-
dies i o tym, czy to nie jest przykład kolonizacji. To znaczy, 
że kilku panów, od Saida przez Chakbarty’ego po Guhę, 
skolonizowało dyskurs nauczania w Stanach Zjednoczo-
nych. I my im zazdrościmy, my byśmy chcieli w ten sam 
sposób skolonizować dyskurs na uczelniach zachodnich. 
Zatem: czy to są ofiary, czy to jest metoda, żeby samemu 
zaistnieć i samemu zdominować? 

Jan Kieniewicz: Oczywiście, że tak, ale to nie jest jed-
noznaczne. XVII-wieczne Indie na wschód od nas dosyć 
zasadniczo się różniły od tych Indii, które konkwistadorzy 
podbijali. Przede wszystkim dlatego, że myśmy ich nie 
nawracali tak naprawdę. Tych ewentualnie podbijanych 
mieszkańców ziem wschodnich. 

Dariusz Kołodziejczyk: A Andrzej Bobola? 
Jan Kieniewicz: Sekundkę. Obdzieranie ludzi ze skóry 

występuje aż do XXI wieku, więc to niekoniecznie jest 
kolonializm. 

Dariusz Kołodziejczyk: Ale on zasłużył na to, chciał 
przecież nawracać.

Jan Kieniewicz: To kwestia unii, zaraz, to nie jest to 
samo. Stosunki amerykańskie mogły być, moim zdaniem, 
elementem porównawczym. Ale nie uprawniają, moim 
zdaniem, do przenoszenia samej koncepcji. Pierwsza rzecz: 
Hiszpania stworzyła imperium, a Rzeczpospolita nigdy 
imperium nie była i nigdy nie chciała być imperium. 

Głos z sali: Nie chciała być imperium? A Liga Polska 
Kolonialna w XX wieku?

Jan Kieniewicz: Ale to była Rzeczpospolita Polska! Mó-
wię o jedynej Rzeczypospolitej, jedynej, jaka istniała, czyli 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 189

pierwszej. Chodzi mi o to, że subaltern studies urodziły się 
w Paryżu, bo to są francuskie miazmaty, które nimi – Ben-
galczykami zwłaszcza – powodowały, oczywiście, że to jest 
próba zawłaszczenia dyskursu i przedarcia się. A dlaczego 
myśmy tego nie zrobili? Z bardzo prostego powodu: nas 
wtedy po prostu nie było tam, gdzieśmy mogliśmy być. 
To było po stanie wojennym; co raz to ktoś nie dostawał 
paszportu, nie pojechał na kongres, konferencję, stypen-
dium, czy na staż. Myśmy, do tematyki którą podjęli oni, 
w siedemdziesiątych latach, byli gotowi. Przynajmniej 
w środowisku historyków i socjologów. Byliśmy gotowi 
podjąć ten temat. Ale to nie jest żadne wytłumaczenie, to 
po prostu elementarne fakty. To nie zwalnia nas z tego, 
żebyśmy dzisiaj zabrali się do odrobienia tej lekcji, trzy-
dzieści lat później, jak powiada Dumas…

Krzysztof Brzechczyn: Krótkie ad vocem do wypowiedzi 
profesora Kieniewicza. Otóż okazało się, że Polska miała 
kolonie. W swojej ostatnio wydanej książce Polskie imperium, 
Micheal Morysa-Twarowski opisuje dokonania lennika 
Rzeczypospolitej Jakuba Kettlera, któremu w połowie XVII 
wieku udało się założyć kolonie w Tobago w Ameryce 
Południowej i nad ujściem Gambii.

Jan Kieniewicz: To znowu „polska flaga znieważona na 
Gangesie” – przedstawia się stare, odgrzewane kotlety…

Krzysztof Brzechczyn: Proszę, pan profesor Marek 
Konarzewski.

Marek Konarzewski: Jestem biologiem, wobec tego 
„egzotycznym ptakiem” w państwa towarzystwie, ale te-
matyka tej debaty niezwykle mnie zainteresowała, choćby 
z jednego powodu: jestem z Białegostoku. W związku 
z tym, połowa moich koleżanek i kolegów, z którymi się 
od przedszkola uczyłem, to są Białorusini albo Ukraińcy. 
Dopiero niedawno zdałem sobie sprawę, że byłem częścią 
systemu, który był tak naprawdę systemem kolonizowania 
ich w różnej formie. I kolonizowanie wciąż ma miejsce. Mało 
tego, wydaje mi się, że teraz jest akurat taki wyjątkowy 
moment, że troszeczkę to się przebije do dyskursu ogólnego 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



190

za sprawą książki Katarzyny Bondy. To kryminał, ale jest 
tam wiele wątków, które do tego nawiązują…

Procesy kolonizacyjne – bo tak bym jednak je nazywał – 
to jest pewna „matrioszka”, żeby trzymać się wschodniego 
dyskursu. Ponieważ to nie tylko „my ich”, ale również „oni 
siebie samych”, chociażby na zasadzie transgranicznych 
prób narzucania tego, co się dzieje na Białorusi, Białoru-
sinom w Polsce, ale również poprzez „kolonizowanie” 
prądów myślowych na Białorusi przez Białorusinów za-
chodnich, czyli naszych. Zatem to wszystko rzeczywiście 
niebywale się ze sobą zazębia i wydaje mi się, że oprócz 
procesów zachodzących w makroskali, o której państwo już 
mówiliście, jest bardzo dużo takich, które mają skalę znacz-
nie mniejszą. Są niebywale istotne i będą się przekładać na 
politykę. Zawsze się przekładały, przez czterdzieści pięć 
powojennych lat. Zresztą to jeden ze stałych wątków, bo 
to się wciąż dzieje – co dla mnie jest zaskakujące – w tych 
samych kierunkach. Te mechanizmy się w ogóle nie zmie-
niły! Niezależnie od zmiany systemu politycznego. I to jest 
rzecz, którą staram się śledzić. W polskiej socjologii, wydaje 
mi się, jest to wciąż bardzo mało wyeksploatowane. Może 
dlatego, że temat jest bardzo politycznie niepoprawny, 
a teraz został przykryty przez problem Innego i Obcego. 
Nota bene, to rozróżnienie wydaje mi się uwarunkowane 
stricte ekonomicznie; na Białostocczyźnie tych tarć nie było, 
ponieważ na tutaj Białorusini, Ukraińcy i Polacy niewiele się 
różnili ekonomicznie. Nie było tarć, które by powodowały 
wybuch konfliktów. Dziękuję. 

Albert Jawłowski: Została przywołana Ukraina, pro-
blem Obcego, uchodźcy i tak dalej. Chciałbym na jedną 
rzecz zwrócić uwagę: tak naprawdę od dwóch lat głównym 
wrogiem symbolicznym polskiego nacjonalizmu (nazwijmy 
go ludowym) staje się Ukrainiec. To jest, moim zdaniem, 
bardzo ciekawa kwestia, która się wiąże być może ze wspól-
nym doświadczeniem symbolicznym: bycia kolonizowanym 
i bycia kolonizatorem. Tak naprawdę – mówię tutaj oczywi-
ście o bardzo oczywistym dyskursie medialnym – widzimy, 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 191

że ten symboliczny Ukrainiec zaczyna się emancypować, 
dla polskiego nacjonalisty staje się on niemalże jednym 
z czołowych wrogów. Postać Ukraińca w masce krwiożer-
czego banderowca od 1991 roku, albo jeszcze wcześniej, 
funkcjonowała w polskich dyskursach nacjonalistycznych. 
Ale tak naprawdę, jak wynika z moich obserwacji, ona 
rośnie do rozmiarów wroga numer jeden albo numer 
dwa dopiero od dwóch lat. Chciałem się tym z państwem 
podzielić, bo wydaje mi się, że właśnie w kontekście róż-
nych zagadnień poruszanych przez teorie postkolonialne 
można się zastanowić, dlaczego akurat teraz tak się dzieje. 

Krzysztof Brzechczyn: Profesor Buchowski. 
Michał Buchowski: Przepraszam, że ponownie, ale 

chciałem się szybko odnieść jeszcze do dwóch kwestii. 
Pierwsza: oczywiście zdaję sobie sprawę z rozróżnienia: 

Inny – Obcy. Jednocześnie uważam, że wątek, który się 
tutaj pojawił, dotyczący polskiej historycznej tolerancji, 
naszego stosunku do Innego i Obcego (oczywiście są też 
studia etnologiczne na ten temat), pokazuje, jak różny jest 
stosunek do polskich Tatarów, którzy są muzułmanami, 
oraz stosunek do muzułmanów przekraczających naszą 
granicę w tej chwili. Odwoływanie się do faktu, że Rzecz-
pospolita była państwem wieloetnicznym, tolerancyjnym 
i tak dalej, nie ma, moim zdaniem (oczywiście w dyskur-
sach akademickich bądź ideologicznych być może ma), 
żadnego przełożenia na stan świadomości społecznej. To 
jest mityczna polska tolerancja, do której się odwołujemy. 
Natomiast ludzie przez ostatnie siedemdziesiąt lat nie 
mieli specjalnie żadnego doświadczenia z obcością. Poza 
tym, którego nabywali, kiedy wyjeżdżali za granicę, np. do 
Anglii. I tu mi się przypomina rysunek Andrzeja Mleczki. 
Jest na nim typowy Polak, który wchodzi do domu – na 
ścianach wiszą krzyże, Matka Boska, papież – i mówi do 
żony: „Nie wiem, co bym z tobą zrobił, gdyby nie nasza 
wielowiekowa tradycja tolerancji!”. 

Druga rzecz: jasne, że w takiej spontanicznej dyskusji 
ciężko prowadzić różnego rodzaju rozróżnienia, w szcze-

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



192

gólności dotyczące takich pojęć jak „kolonizowanie” czy 
„procesy kolonizacyjne” – to się pojawiło w jednym 
z tekstów. Czy każdy akt podporządkowania, przemocy 
będziemy nazywać kolonizowaniem? Ja, na przykład, mó-
wię, że w tej chwili prawnicy kolonizują nasz Lebensstile, 
bo chcą uregulować wszystkie relacje, nawet w tej debacie. 
Natomiast w związku z pewną inflacją samego pojęcia 
trzeba by się było zastanowić nad tym, w jakiej sytuacji 
warto do tego terminu się odwoływać. 

I trzecia kwestia: mnie najbardziej interesuje w studiach 
kolonialnych identyfikacja, nazwanie pewnych procesów, 
właśnie podporządkowania, i śledzenie mechanizmów, 
które tam – ale nie tylko tam – zostały opisane i nazwane. 
W innych relacjach społecznych, w różnych kontekstach, 
które nawet nie są kontekstami kolonialnymi. To znaczy, 
powiedzmy, czy stosunek do imigrantów w Londynie 
albo w Paryżu jest skutkiem postkolonializmu? W jakimś 
sensie tak, ale mechanizmy tego podporządkowania mo-
żemy śledzić na różnych poziomach. Czy to jest sytuacja 
kolonizowania czy nie, to już jest potem kwestia precyzacji 
tego, co rozumiemy przez termin „kolonializm”. Czy to 
jest jednak podbijanie nowych terytoriów, czy podporząd-
kowanie nowych grup ludzkich? Czy to są raczej podobne 
mechanizmy, które można śledzić w relacji na przykład 
między elitami a mieszkańcami byłych polskich pegeerów. 
Dziękuję. 

Krzysztof Brzechczyn: Dziękuję bardzo. Pani profesor 
Ewa Domańska. 

Ewa Domańska: Chciałam zadać takie pytanie – trochę 
może obrazoburcze – w kontekście przydatności studiów 
postkolonialnych, perspektywy postkolonialnej, do rozwa-
żania sytuacji współczesnych. 

Otóż profesor Kieniewicz zadał w swoim referacie 
pytanie: czy kolonializm może nam ułatwić zrozumienie 
przeszłości i projektowanie przyszłości? Nawiązując do 
tego, zapytałabym, czy perspektywa postkolonialna po-
zwala nam wyobrażać sobie przyszłość inaczej. Nie mówię 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 193

o tym, żeby porzucić idee przemocy i władzy, bo to jest 
niemożliwe. Natomiast chciałabym zwrócić uwagę, że 
jednak determinizm władzy tutaj jest. Pamiętam bardzo 
ciekawe stwierdzenie Latoura: „The concept of power has 
to be abandoned”, należy porzucić pojęcie władzy. Co jest 
oczywiście absolutnie utopijne. Ale – na co zwraca uwagę 
Latour – to, że my właśnie tak myślimy, że jest absolutnie 
niemożliwe, aby w ogóle nie myśleć w kategoriach władzy, 
jest już samo w sobie problemem. Być może właśnie, tutaj 
nawiążę do referatu pana profesora Zaryckiego, który pisze 
o tym, że jeżeli w ogóle projekt postkolonialny mógłby zo-
stać zrealizowany, to by była jakaś katastrofa cywilizacyjna!

Wracam do swojego pytania: czy perspektywa postko-
lonialna w sytuacji tak trudnej, jak ta, w której znalazła się 
Europa, pozwala nam wyobrazić sobie przyszłość inaczej? 
Myślę, że to jest kwestia tego, czy właśnie ta perspektywa, 
tak jak mówiłam, oferuje możliwości wyobrażenia sobie 
alternatywnych scenariuszy przyszłości, które pozwoliłyby 
nam w jakiś sposób zneutralizować te problemy, czy też 
budować taką humanistykę i nauki społeczne, które mogły-
by wpływać na świadomość społeczną, by neutralizować 
ten negatywny potencjał, który w nas i w Europie w tej 
chwili tkwi i tak drastycznie się manifestuje. Dziękuję. 

Dorota Kołodziejczyk: Może zacznę od końca. Wydaje 
mi się, że ciekawym kierunkiem, który rozwija się w dość 
rozproszony sposób, ale gdzieś się konsoliduje i przecho-
dzi przez różne granice dyscyplinarne i teoretyczne, są 
na przykład badania nad nowymi formami kosmopoli-
tyzmu, które by pozwalały wyjść z tego klinczu władzy, 
jednocześnie obrazując różne formy podporządkowania 
w różnych formach kosmopolityzmu, które zawsze są też 
formami, nie wiem, walki czy przejścia przez ograniczenia 
i podporządkowania. 

Chciałabym wrócić gdzieś do początku, do bardzo cieka-
wego pytania pani profesor Ewy Łukaszyk: jak zakończyć 
postkolonializm? Mam wrażenie że tutaj jest taka teza, że 
postkolonializm sam się już wyczerpuje i kończy. Ja bym 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



194

się z tym zgodziła. Patrząc z mojej perspektywy badań 
postkolonialnych, już zupełnie mainstreamowych, trudno 
jest znaleźć coś naprawdę nowego. Cały postkolonializm 
w literaturoznawstwie, badaniu literatury angielskiej 
(nazwijmy ją „światową”), teraz rozpada się na bardzo 
ciekawe, dobrze doinformowane, często w pewnym sensie 
nowatorskie, ale jednak studia przypadków. Wydaje mi się, 
że ciekawsze są teraz próby nowych poszukiwań, pytanie: 
co poza? One się od dziesięciu lat powtarzają. Co poza post-
kolonializmem? Co przemilczeliśmy w postkolonializmie? 
Byłam na konferencji, gdzie właśnie jednym z przemilczeń 
był nasz region – my nie jesteśmy tam obecni. Natomiast 
gdy piętnaście lat temu pani profesor Domańska zaprosiła 
mnie do Poznania na wykład o postkolonializmie i posta-
wiła pytanie, jakim projektem jest postkolonializm i czy on 
się kiedyś skończy, odpowiedziałam, że prawdopodobnie 
to jest projekt, który w samej swojej istocie powinien za-
kładać swoje własne zakończenie. Obserwujemy właśnie 
ten powolny koniec czy schyłek i to jest akurat ciekawe 
i może być bardzo produktywne. 

I jeszcze kwestia Fanona. Dlaczego Fanon nie był tłuma-
czony? Książka Wyklęty lud ziemi została przetłumaczona 
w 1988 albo 1986 roku1. Podobno zostało to przemilczane 
ze względu na jego marksistowskie poglądy. Kilka lat 
temu Wójtowicz miał zamiar przetłumaczyć Czarną skóra, 
białe maski. 

Głos z sali: Fragment się ukazał po polsku2. 
Dorota Kołodziejczyk: Tylko fragment. Ale oni chcieli 

przetłumaczyć całą książkę.
Głos z sali: Przetłumaczono też taki krótki tekst Algieria 

zrzuca zasłonę3.

1 W 1985 r. opublikował ją PIW w tłumaczeniu Hanny Tygielskiej 
(przyp. red.). 

2 W przekładzie Leny Magnone, w: Studia postkolonialne nad kultu-
rą i cywilizacją polską, red. K. Stępnik, D. Trześniowski, Lublin, Wyd. 
UMCS, 2012, s. 359-379 (przyp. red.).

3 W 1962.

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 195

Dorota Kołodziejczyk: Sam Fanon do postkolonializmu 
jako takiego nie należy. Jest on krytykiem, myślicielem 
i wizjonerem antykolonialnym. Ma status mityczny oczy-
wiście. Natomiast już chociażby Bhabha w swoich założy-
cielskich tekstach postkolonialnych zaznaczał, że Fanona 
się nie dyskutuje, ponieważ jest on problematyczny. Tak 
jak w studiach postkolonialnych jest mniejszy lub większy 
problem z podejściem do kwestii walk antykolonialnych. 
Tylko może taki kontekst… 

Chciałabym też zgodzić się z panem profesorem Koło-
dziejczykiem co do tego, że gdzieś tam zawsze byliśmy 
obecni w kolonialnych systemach poznawczych i na to są 
ciekawe opracowania historyków. Patrząc z literaturoznaw-
czej perspektywy, można by wymienić chociażby Jana Po-
tockiego: jako urzędnik carski, wczesny antropolog, bardzo 
ciekawe teksty zostawił, które były jednak przyczynkiem 
do wiedzy imperialnej. To jest jeden z wielu przykładów. 
Wydaje mi się, że brakuje u nas, w kraju, krytycznych 
opracowań mainstreamowego postkolonializmu i teore-
tycznego, i studiów. Brakuje takiej hardcorowej dyskusji, 
która nie jest przekładaniem czy matrycowaniem pewnych 
pojęć, tylko właśnie wejściem w dyskusję, czy to w języku 
polskim, czy w angielskim. Wydaje mi się, że akurat tutaj 
moglibyśmy być bardziej asertywni.

Krzysztof Brzechczyn: Musimy już chyba kończyć. 
Jeszcze bym oddał głos pani profesor Łukaszyk, może 
chciałaby się odnieść do jakiejś kwestii. 

Ewa Łukaszyk: W każdym momencie tej dyskusji przy-
pomina mi się obraz Paula Klee Anioł historii, gdzieś tam 
u Benjamina występuje… Ten anioł pędzi, niesiony wichrem 
od Raju, ale pędzi odwrócony tyłem do kierunku ruchu. 
Myślę, że brakuje nam w humanistyce polskiej zdolności 
do myślenia w czasie przyszłym dokonanym, takiej zdol-
ności do planowania na przyszłość. Powiedzenia sobie: 
„Do października przyszłego roku będziemy mieli dyskurs 
postkolonialny zamknięty”. I znowu: „Do października 
2018 będziemy mieli zrobione coś tam innego”. I dopiero 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



196

kiedy jedno będziemy mieli zrobione, to będziemy się zaj-
mować czymś innym. Myślę, że potrzebne jest odwrócenie 
się przodem do kierunku ruchu i zadanie sobie pytania 
o to, co będziemy robić, a kiedy w pewnym momencie 
zostanie to skończone, zamknięte, zrobione, zapytamy, 
co dalej. Jak będziemy mieli wizję, co będzie dalej, to się 
rozwiążą te problemy, o których mówi na przykład profe-
sor Kołodziejczyk: że nie możemy tak. Nasuwa mi się cały 
czas potrzeba dyskursu o relacjach równorzędnych. To nie 
może być w dalszym ciągu: „Jak my skolonizujemy Stany 
Zjednoczone…”, „Jak my narzucimy jakąś swoją wizję temu 
dyskursowi metropolitalnemu…”. To musi być dyskurs 
o uczestnictwie, o współwkładzie, o partnerstwie – również 
z tymi Obcymi. Znalezienie się gdzieś tam we wspólnej sali 
w równorzędnej relacji z tymi innymi głosami. I znowu, to 
musimy sobie wyobrazić w czasie przyszłym dokonanym. 

Krzysztof Brzechczyn: Tak. Wydaje mi się, że plano-
wanie to jest przywilej Polski, a nie peryferii.

Jan Kieniewicz: Kończąc ten panel, powiedziałbym: 
jesteśmy tu po to, żeby patrzeć do przodu. Ale problem 
jest delikatny, bo z planowaniem, tak jak pani Ewa powie-
działa, tego, co będziemy robić na jesieni, to już się zajmują 
w ministerstwie. Już oni nam zaplanowali. Otóż nie o takie 
patrzenie do przodu nam chodzi. My rzeczywiście mamy, 
moim zdaniem, deficyt myślenia o przyszłości, ale w tym 
rozumieniu ortegiańskim: „tener un proyecto muy grande 
para la mañana”, mieć wielki projekt na jutro. Tego nam 
brakuje. A dlaczego nam brakuje, to jest osobna sprawa, 
z którą postkolonialny dyskurs ma wiele wspólnego. Ale 
to może kiedyś, potem. Jesteśmy tu po to, żeby patrzeć 
naprzód, a nie oglądać się, co nam wymyślą nasi ukocha-
ni projektanci. Dziękuję państwu, czyli paniom dziękuję 
i panu profesorowi za tę pierwszą część. 

I bez zbędnej zwłoki, proszę do następnego panelu pa-
nią profesor Gosk, pana profesora Skórczewskiego, pana 
profesora Zajasa i oczywiście nie ostatnią, ale pierwszą – 
panią Dorotę Kołodziejczyk.

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 197

Panel II

Jan Kieniewicz: Jak państwo zauważyli, bloki tema-
tów zostały przeze mnie skonstruowane nieco arbitralnie 
a debata jest ciągła. Zresztą w pierwszej części tak było, 
była debatą ciągłą, a nie pokawałkowaną na poszczególne 
panele. Rozdzielamy te prezentacje w czasie, żeby się nie 
znużyć zbytnio, czyli żeby debata zyskała nowe impulsy 
co pewien czas, żebyśmy się do tej dyskusji coraz bardziej 
się zachęcali. Oddaję teraz prowadzenie pani Dorocie Koło-
dziejczyk, z tym że prezentacja naszych gości nie musi być 
tak szczegółowa; nie jesteśmy na konferencji, a większość 
z nas zna dosyć dobrze siedzących tu przy stole z imienia, 
z nazwiska, z twarzy i z prac. Proszę wziąć mikrofon, a ja 
będę tylko patrzył na zegarek. 

Dorota Kołodziejczyk: Dziękuję bardzo. Otwieramy 
drugą część debaty – „Polskie perspektywy postkolonia-
lizmu”. Na początek prosimy panią profesor doktor habi-
litowaną Hannę Gosk, która w naszych postkolonialnych 
debatach jest powszechnie znana. Przede wszystkim jako 
pomysłodawczyni i samego terminu, i kierunku badań, 
jakim są studia postzależnościowe. Jest autorką monografii 
Opowieści „skolonizowanego/kolonizatora” oraz wielu innych 
tekstów obracających się w tej przestrzeni krytycznej. 

Hanna Gosk: Proszę państwa, wydaje mi się, że na 
początku konieczne jest bardzo króciutkie wyjaśnienie 
specyfiki literackich badań postzależnościowych, które 
jedynie w części łączą się z tematyką postkolonialną. Tej 
części dotyczyło moje wprowadzenie. A mianowicie łączą 
się z nią wówczas, kiedy zajmują się literackimi śladami 
funkcjonowania społeczno-politycznych mechanizmów 
i konsekwencji zaistnienia, a potem ustania sytuacji impe-
rialnej dominacji. Literackimi śladami kondycji podmiotów 
podporządkowanych. Rozmaitymi śladami relacji między 
dominatorem i zdominowanym. Bardzo mnie ucieszyło 
to, co powiedział profesor Buchowski, bo uświadomiłam 
sobie, że bardzo wiele nas łączy, jeśli chodzi o zaintere-

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



198

sowania, które ja określam mianem zainteresowań post-
zależnościowych. 

Pełne znaczenie badań nad polskim dyskursem post-
zależnościowym nie pozwala ich traktować jako proste-
go odpowiednika krytyki postkolonialnej, tyle że w jej 
polskiej wersji. Odsyła bowiem do znacznie szerszego 
zespołu praktyk artykułujących i organizujących ludzkie 
doświadczenie, projekty tożsamościowe, stosunki społecz-
ne, polityczne i kulturowe, wspólnotowe imaginarium, 
formy postrzegania rzeczywistości, które podejmowane 
były i są po ustaniu sytuacji uzależnienia, opresji, ale też 
traumatycznych przeżyć, i z reguły noszą w sobie ich ślady. 
Przykładowo oznacza to literaturoznawcze zainteresowanie 
doświadczeniem i mentalnością podmiotów oraz wspólnot 
po zaborach, po czasach Holocaustu, II wojny i okupacji, po 
doświadczeniu PRL-u. Ale też po przesiedleniach, migracji, 
emigracji, a więc nietożsamych z opresją stricte kolonialną. 

To, co łączy badania postzależnościowe z krytyką post-
kolonialną, to koncentracja uwagi na relacji dominujący 
– zdominowany, na rywalizacji między opresjonowanymi, 
na specyficznym funkcjonalizowaniu kondycji ofiary, na 
ujawnianiu się konkurencyjnych polityk historycznych 
i polityk pamięci. Jednak zainteresowanie polityką domi-
nacji i podporządkowania może dotyczyć bardzo różnych 
kwestii, na przykład z zakresu gender studies, jak i odniesień 
do sytuacji mniejszości etniczno-kulturowych z ich hete-
rogeniczną tożsamością. Zatem studia postzależnościowe 
czerpią inspirację nie tylko z rozpoznań Saida, z Bhabhy 
i innych badaczy z kręgu krytyki postkolonialnej, ale ko-
rzystają też z bardzo różnych pól inspiracji. Od krytyki 
feministycznej przez queer studies do studiów nad pamięcią 
i postpamięcią. Oczywiście także z teorii dyskursu wiedzy-
-władzy Foucault, jeśli przywoływać najbardziej oczywiste 
układy odniesienia. 

Specyfikę tych badań dobrze ilustruje, jeżeli mogę się 
pochwalić, zawartość tomów wydawanych pod patronatem 
Centrum Badań Postzależnościowych. Dotąd ukazało się 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 199

ich pięć. One mają charakterystyczne tytuły: Kultura po 
przejściach, osoby z przeszłością. Polski dyskurs post zależno-
ściowy – konteksty i perspektywy badawcze, Narracje migracyj-
ne w literaturze polskiej XX i XXI wieku, (P)o zaborach, (p)o 
wojnie, (p)o PRL. Polski dyskurs postzależnościowy dawniej 
i dziś czy Historie społeczeństwa, przestrzenie dialogu. Studia 
postzależnościowe w perspektywie porównawczej. Ostatnio 
ukazał się tom Białe maski / szare twarze. Ciało, pamięć, per-
formatywność w perspektywie postzależnościowej. A wkrótce 
ukaże się tom kolejny, Autobiografie pograniczne. Już same 
tytuły mówią o tym, że tylko w pewnym polu zaintereso-
wań łączymy się z badaniami prowadzonymi pod hasłem 
krytyki postkolonialnej. To tyle tytułem doprecyzowania 
relacji zachodzącej między krytyką postkolonialną a stu-
diami postzależnościowymi. 

Główna teza mojego wprowadzenia brzmi tak: chcąc 
objąć refleksją wszystkie okresy niesuwerenności Polski 
czy ziem polskich, występującej w różnym zakresie na 
przestrzeni niemal dwóch wieków, warto wybrać termin 
„sytuacja zależności”, a nie „sytuacja skolonizowania”, 
bowiem trudno, według mnie, uznać za kolonialne w tym 
samym stopniu czasy zaborów i Polski Ludowej, nie mówiąc 
już o okresie podległości i dominacji niemiecko-radziec-
kiej w latach okupacji. Niezależnie od tego, iż wszystkie 
te okresy wykazują pewne cechy wspólne, gdy spojrzeć 
na nie przez pryzmat zdominowania o charakterze zależ-
nościowym, wykazują również własną specyfikę. Toteż 
instrumenty krytyki postzależnościowej, która uwzględnia 
takie niuanse, wydają one mi się bardziej odpowiednie, 
jeśli przyłożyć je do polskich realiów, niż instrumenty 
studiów postkolonialnych. To tyle, jeśli chodzi o specyfikę 
tego, czym ja się zajmuję i co chciałam powiedzieć w tym 
wprowadzeniu.

Ideę naszego spotkania zrozumiałam tak, że mam w mia-
rę szybko sformułować pytania do współpanelistów. Mogę 
powiedzieć, że wywód profesora Zajasa przeczytałam 
z dużym poznawczym zainteresowaniem, ponieważ nie 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



200

znałam tak szczegółowo tego epizodu w naszych dziejach. 
A wywód profesora Skórczewskiego wywołał u mnie 
impuls, jak by to powiedzieć, taki właśnie „debatowy”. 

Pierwsze pytanie jest natury bardzo ogólnej, bo zadałam 
je także sobie: czy przestrzeń akademicka nakłada jakieś 
ramy, warunki, żeby debatę można było uznać za nauko-
wą? Jeśli tak, to czy zgadzamy się (oboje lub wszyscy) na 
to, że są to warunki pozaideologiczne? To znaczy takie, 
które pozwalają wskazać różnice i podobieństwa między 
stanowiskami dyskutantów, na płaszczyźnie weryfikowal-
nych ustaleń, a nie przeświadczeń światopoglądowych. 
Zastanowiło mnie, dlaczego określenie obecnej polskiej 
kondycji mianem „postzależnościowej” miałoby być wy-
razem spotęgowanej samokrytyczności, a nie na przykład 
samodzielności w autodefiniowaniu, ponieważ pada tam 
takie sformułowanie.

Ale najbardziej zmartwiło mnie, że badacze uznawani za 
konserwatywnych czują się jakoś pokrzywdzeni w debacie 
naukowej i nawołują do równoprawnego dialogu. Dotąd 
wydawało mi się, że o ich miejscu w takiej debacie decyduje 
naukowo przekonująca wartość rozpoznań dyskutanta, 
a nie jego światopogląd. Uznanie adwersarzy naukowych 
uzyskuje się przede wszystkim argumentami naukowymi 
i to one pozwalają się przenieść z marginesu do centrum 
debaty naukowej. To wszystko mnie zaintrygowało i trochę 
zaniepokoiło. 

Następnie, są szczegółowe kwestie, które może należa-
łoby zadać podczas konferencji poświęconej konkretnym 
zagadnieniom, a nie w ramach debaty, bo zaintrygowało 
mnie podejście do kategorii narodu. Zaczęłam się zastana-
wiać, jakie argumenty miałyby ustanawiać samoświadomy 
naród – jak pan profesor go nazywa – w pozycji finalnego 
celu dyskursu postkolonialnego. Jak by miało to wyglądać 
w odniesieniu do realiów na przykład Australii? Albo: 
jak pan profesor rozumie ideę człowieczeństwa, którą 
miałby wydobyć jakoś szczególnie celnie konserwatywny 
komponent metody postkolonialnej w dobie na przykład 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 201

humanistyki nieantropocentrycznej? Tam jest dużo bardzo 
interesujących szczegółowych zagadnień, które wymagały-
by precyzyjnych dyskusji. Na przykład: autor uznaje tekst 
chrystianizmu za przedmarksistowskie uzasadnienie etyki 
postkolonializmu; a jaką rolę przyznałby tekstom religii 
niechrześcijańskich? Jeśli wziąć pod uwagę, że ruchy post-
kolonialne dotyczą także w dużej mierze podmiotów nie-
chrześcijańskich. Jest tam bardzo dużo pasjonujących zagad-
nień, tylko one mają dość szczegółowy charakter. Kończę. 

Dorota Kołodziejczyk: W takim razie przechodzimy 
do następnej prezentacji, pan profesor Dariusz Skórczewski 
z Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego, autor bardzo ob-
szernej monografii o perspektywie postkolonialnej w teorii 
literatury i kultury w Polsce z 2013 roku oraz uczestnik 
debaty postkolonialnej od samego początku, a nawet 
i wcześniej, wprowadzający i terminologię, i eksperymen-
tujący z pojęciami. To już jest długo, ponad dziesięć lat. 
Zapraszamy. 

Dariusz Skórczewski: Tak, mniej więcej dekada mi-
nęła. Dziękuję pani profesor i, przechodząc od kurtuazji 
do meritum, chcę zacząć od bardzo oczywistej konstatacji. 

My w tej chwili reprezentujemy tutaj część literacką, 
literaturoznawczą tego spotkania. Zamierzonym uczestni-
kiem, którego brak odczuwamy, jest pan profesor Bogusław 
Bakuła z Poznania, który nie mógł przyjechać, nad czym 
ubolewam, bo myślę, że jego głos byłby tutaj bardzo cenny. 

Chciałem zacząć od bardzo oczywistej konstatacji, a mia-
nowicie: cała dyskusja, w której części obecnie się znajdu-
jemy, rozpoczęła się na dobre we wczesnych latach dwuty-
sięcznych, właśnie z inspiracji tekstów przede wszystkim 
literaturoznawców. Tym kanałem studia postkolonialne, 
teoria postkolonialna, postkolonialny punkt widzenia 
wdarły się do polskiej przestrzeni. Myślę nie tylko o książ-
ce Ewy Thompson, która już była przywoływana, ale też 
o artykule Claire Cavanagh w Tekstach Drugich, o artykule 
pana profesora Fiuta i późniejszych jeszcze wypowiedziach. 
Ta dyskusja od tego miejsca się zaczynała, więc – jak 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



202

widać – nie dotyczyła historii. Nie była de facto dyskusją 
o historii, o problemach historycznych, o problemach 
w interpretacji wydarzeń historycznych. Nie była dyskusją 
korygującą narrację historyczną, przyjętą w stosunku do 
dziejów Polski czy innych populacji środkowo-wschodnio-
europejskich. Chociaż o te kwestie pewnie zahaczała, bo 
nie mogła ich ominąć. Jednak chcę podkreślić, iż uwagę 
badaczy zogniskowała kwestia dyskursu, myślenia w ka-
tegoriach kultury, w kategoriach procesów kulturowych 
i ich tekstualnych śladów. 

Wypowiadam się jako badacz literatury, co w kontekście 
zadanego przez pana profesora Kieniewicza do przemy-
ślenia problemu „Post kolonializm jako metoda: konser-
watywna czy postępowa?” stawia mnie w trudnej sytuacji, 
bo być może właściwszą osobą do zabrania głosu w tej 
sprawie byłby filozof zajmujący się metodologią humani-
styki. Dlatego nie jestem zapewne w stanie odpowiedzieć 
na część pytań zadanych przez moją przedmówczynię… 

Hanna Gosk: Z tekstu wynikały…
Dariusz Skórczewski: Chociaż są one niewątpliwie 

dobrym asumptem do dyskusji i nie śmiem twierdzić, że 
znam odpowiedzi na te pytania. Sam się z nimi zmagam 
i tak też traktuję własny dyskurs naukowy. Jako proces 
raczej zmagania się z pytaniami dotyczącymi rzeczywistości 
niż udzielania jakichś apriorycznych odpowiedzi. Myślę, 
że w tym momencie nie odkrywam tutaj „nowego lądu”. 

Chciałbym w skrócie zrekapitulować główne tezy swo-
jego wystąpienia, które (z przykrością zauważyłem) było 
najobszerniejsze ze wszystkich referatów przygotowanych 
przez uczestników debaty… Być może stąd to wynika, 
iż problem istotnie wymagał kilkustronnego oświetlenia 
i skonfrontowania się z kwestiami, z którymi do tej pory 
nie rozprawiałem się w swojej naukowej twórczości, tak 
jak to robię w tym tekście. Zacznę od konstatacji pewnego 
faktu, a być może od złamania pewnego tabu, ale myślę, 
że po wprowadzeniu profesora Kieniewicza to tabu zostało 
złamane. Bywa przemilczane z przyczyn drugorzędnych 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 203

dla tej debaty, aczkolwiek jest niewątpliwie w tę dyskusję 
uwikłane. Mianowicie, że podmiot naukowego dyskursu 
humanistycznego, podkreślam: naukowego, jest uwa-
runkowany swoimi poglądami, które wpływają na jego 
rozumienie i ocenę rzeczywistości. To jest fakt. Podobnym 
faktem jest dyskurs postkolonialny i jego uwarunkowanie 
jakimiś przeświadczeniami. 

To, co w tej chwili mówię, nie oznacza niemożności pod-
jęcia dyskusji i weryfikowania osiągniętych wyników na 
drodze dyskusji naukowej, a nie – ideologicznej. Ideologia 
tutaj pełni funkcję przede wszystkim podłoża określającego 
wybór, na przykład, pola problemowego, sposobu inter-
pretacji, bo przecież pozwala przywołać taki, a nie inny 
kontekst. Wszyscy jesteśmy czymś uwarunkowani w tym, 
czym się zajmujemy, interesujemy i w tym, jak interpre-
tujemy teksty jako humaniści. Co przyjmujemy za ważny 
kontekst, a co za kontekst drugorzędny. Z tego względu 
proponuję, by dyskurs postkolonialny – a ta propozycja 
poniekąd jest przymusowa, bo pan profesor Kieniewicz 
(nie mogę nie zrzucić części odpowiedzialności za ten fakt 
na organizatora debaty) „ustawił” mnie w niej – umieścić 
pomiędzy dwoma tytułowymi wektorami: konserwatyw-
nym i postępowym. 

Nie wiem, czy sam odważyłbym się w taki sposób tę 
kwestię ustawić. Chociaż niewątpliwie ona wyostrza, po-
zwala ujrzeć rzecz w sposób wyrazisty. Te dwa wektory, 
konserwatywny i postępowy, stoją za każdą z dwóch 
wersji postkolonializmu, który uznaję za modelowy i piszę 
o tym więcej. Nie mam teraz możliwości się szerzej nad 
tym rozwodzić. Nie uważam za sensowne pozycjonowanie 
badaczy, przypisywanie ich do tej czy innej opcji. Chodzi 
raczej o ciążenie ku pewnym przeświadczeniom czy ku 
pewnym założeniom widocznym w tekstach; w zakresie 
wyboru przedmiotu i sposobu interpretacji. Kwestie tego, 
co rozumiem przez te kategorie konserwatyzmu i postę-
powości, odłożę jako rzeczy oczywiste i już zmierzam ku 
zakończeniu. Ujmuję tę problematykę w trzech odsłonach 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



204

i o każdej z nich pragnę państwu króciutko opowiedzieć. 
Z punktu widzenia tego, co nazywam genealogią, telosem 
i praxis. 

W odniesieniu do genealogii mówię właśnie o możliwości 
przedmarksistowskiego uzasadnienia etyki postkoloniali-
zmu, uzasadnienia, które w przypadku kontekstu środko-
woeuropejskiego byłoby do pomyślenia, do powiązania 
z przesłaniem ewangelicznym. W kontekście takim jak 
indyjski, co jest zresztą robione w kręgu badaczy subal-
tern studies, do skontekstualizowania w tamtej przestrzeni 
kulturowej na podstawie lokalnych tekstów świętych. Ale 
oczywiście mamy tutaj świadomość różnic w zakresie pa-
nujących etyk na tych dwóch obszarach. Chrześcijaństwo 
proponuję postrzegać jako dalszy kontekst, możliwy dalszy 
kontekst, dla tej teorii oraz jako źródło projektu antropolo-
gicznego, alternatywnego wobec materialistycznej czy zse-
kularyzowanej wizji człowieka, która – jak sądzę – dominuje 
współcześnie w tym mainstreamowym postkolonializmie. 

Jeśli chodzi o telos, proponuję postrzegać naród jako 
możliwy horyzont dyskursu postkolonialnego. Czynię to 
w opozycji do postkolonialnej krytyki kategorii narodu, 
przedsiębranej w oparciu o pozycje postmodernistyczne. 
I właśnie uwzględnienie opcji konserwatywnej, to znaczy 
dostrzegającej w narodzie raczej aktualną wartość niż tylko 
zdefasonowany atawizm, wydaje mi się ważne w świetle 
choćby procesów społecznych, które zachodzą obecnie 
w naszej części świata. 

Co do praxis, to w tej sferze interesuje mnie problem, 
który został już podjęty w poprzedniej części naszej de-
baty, mianowicie chodzi o włączenie naszego regionu do 
tego, co możemy nazwać postkolonialną ekumeną. Otóż, 
wydaje mi się, że udział polskich studiów postkolonialnych 
w światowym postkolonializmie jest ważny i korzystny 
obustronnie. Jakkolwiek do tego momentu wydaje mi się, 
że ma tutaj miejsce głównie transfer jednokierunkowy, 
czego przyczyny są rozmaite i będą jeszcze dyskutowane 
w części popołudniowej. By jednak mogło to nastąpić, teoria 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 205

postkolonialna musi się dostosować do swego przedmiotu, 
aby oddać mu sprawiedliwość. Konkluduję. Co do dwóch 
możliwych pól synergii pomiędzy tymi dwiema ścieżka-
mi czy wersjami (wariantami) postkolonializmu: jednym 
polem byłby dialog i stanowisko wobec neokolonializmu; 
drugie pole to dialog uwzględniający to, na co wskazała 
pani profesor Gosk, czyli debatę nad założeniami i wyni-
kami badań prowadzonych przez jedną i drugą opcję (tak 
to umownie określę). 

Zajęcie stanowiska wobec neokolonializmu (co jest 
osobnym problemem, który być może zostanie jeszcze 
dziś poruszony), jest celem strategicznym debaty na temat 
modernizacji globalizmu na świecie. Dziękuję. 

Jan Kieniewicz: Przeproszę pana profesora, ale nie bez 
powodu napisał pan najdłuższy tekst; teraz przekroczył 
pan czas o sto procent, 12 minut. 

Dariusz Skórczewski: Kajam się, panie profesorze.
Jan Kieniewicz: Ale to znaczy, że ma pan rzeczywiście 

ogromną potrzebę wypowiedzenia się. Ja swoją poskromię, 
chociaż te dwie wypowiedzi niezwykle mnie poruszyły. 
Kontynuujemy wstępną część naszej debaty, wstępną 
i absolutnie niezbędną dla tych, którzy potrzebują jednak, 
zanim zamkniemy i uciekniemy, zgłębić i domknąć albo 
przekroczyć to, co postkolonialny czy post zależnościowy 
dyskurs wnosi do badań literackich. Zanim więc to nastąpi, 
to jeszcze…

Dorota Kołodziejczyk: W takim razie nasz trzeci nie 
panelista, bo to brzydkie słowo, ale uczestnik naszego 
panelu, profesor Paweł Zajas z Uniwersytetu im. Adama 
Mickiewicza, pracujący na anglistyce w Poznaniu. Autor 
między innymi Postkolonialnego imaginarium południowoafry-
kańskiego literatury polskiej i niderlandzkiej oraz bardzo świeżej 
pozycji: Niemilknące muzy. Wydawcy, tłumacze i pośrednicy 
kulturowi na frontach Wielkiej Wojny (1914-1918). Bardzo cie-
kawy komparatystyczny tytuł. Jeszcze tylko nadmienię, że 
pan profesor towarzyszy nam na naszej postzależnościowej 
orbicie też już od jakiegoś czasu. 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



206

Paweł Zajas: Bardzo dziękuję za zaproszenie, panie 
profesorze. Witam państwa. Jestem niderlandystą pracują-
cym na anglistyce, co już samo w sobie jest postkolonialne 
– mała specjalność skolonizowana przez większą – ale też 
jestem świadomy tego, jakie wynikają z tego możliwości. 

Proszę państwa, skąd się bierze to moje studium przy-
padku, które państwu przedłożyłem? Sześć lat temu zają-
łem się takim bardzo empirycznym literaturoznawstwem, 
odchodząc od rzeczy teoretycznych w stronę analizy 
danych archiwalnych, która prowadzi do pewnych uogól-
nień i modeli poznawczych. Mianowicie zacząłem badać 
archiwa głównie niemieckie, ale też polskie i holenderskie, 
pod kątem transferu mniejszych literatur narodowych, 
powiedzmy: semiperyferyjnych literatur narodowych do 
tego centralnego systemu literackiego, jakim jest niemiecki 
rynek książki. 

Pierwsza część mojego projektu dotyczyła I Wojny 
Światowej i na początku badałem belgijsko-niemiecki 
i holendersko-niemiecki transfer kulturowy. Ale ponieważ 
natrafiłem na zupełnie dziewicze zespoły archiwalne, zają-
łem się też drugą częścią, drugą stroną frontu, i zacząłem 
badać polsko-niemiecki i niemiecko-polski transfer kultu-
rowy podczas Wielkiej Wojny. Obecnie, pozostając w tym 
obszarze transferu kulturowego, badam szeroko pojęty 
problem transferu środkowoeuropejskich, wschodnioeu-
ropejskich literatur do niemieckiego obszaru językowego 
od 1945 do 2000 roku. W tym wypadku jako laboratorium 
służy mi olbrzymie archiwum wydawnictwa Suhrkampa, 
dostępne badaczom od roku 2009. 

Chciałbym dzisiaj w ramach tej postzależnościowej, 
postkolonialnej debaty powiedzieć tak: badania już pięcio-, 
sześcioletnie pokazały mi, że po pierwsze, zupełnie nie-
prawdziwy jest ten nasz kompleks polski, który ujawnia się 
w naszej debacie, kiedy mówimy, że polska humanistyka 
jest niedoceniana. Polska humanistyka jest semiperyferyjna 
i musimy przeć do centrum, bo taki sam kompleks jest 
wśród badaczy na przykład recepcji literatury polskiej czy 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 207

recepcji literatury niemieckiej. Ja to nazywam kompleksem 
Calimero. Jest taka kreskówka włosko-japońska z lat 70. 
– mały kurczak ze skorupką od jajka biega po podwórku, 
leje się ze zwierzętami o wiele większymi i mówi: „Ja być 
mały, wy być duzi. To niesprawiedliwe!”. I tak badacze 
recepcji literatury i kultury polskiej się często zachowują, 
wychodząc z założenia, że nasza kultura i literatura jest 
mało widoczna. 

Chciałbym powiedzieć, oczywiście w skrócie, bardzo 
ogólnie, że badania, które prowadziłem, dotyczące i I Wojny 
Światowej, i transferu po 1945 roku, tej tezy absolutnie nie 
potwierdzają. Odwołując się do pierwszego projektu, uwa-
żam, że literatura polska, podobnie jak belgijska, w okresie 
I Wojny Światowej była niezwykle żywo dyskutowana, 
była czytana i nie było poza tym okresem (1914-1918) 
tak żywej recepcji literatury polskiej aż do lat 70., 80. XX 
wieku. Co oczywiście umożliwiała utworzona przestrzeń 
komunikacyjna w ramach zaistniałego wówczas stosunku 
nierówności. 

Drugie moje zdziwienie podczas tych badań dotyczy 
polskiej historiografii i w tym tekście o tym piszę. Histo-
riografia polska dotycząca I Wojny Światowej po pierwsze 
jest bardzo niewielka. Moglibyśmy się spodziewać, że 2014 
rok wyzwoli większy entuzjazm polskich historyków, niż 
to miało miejsce; nic takiego się nie wydarzyło. Czekamy 
teraz na projekt „Niepodległa 2018”. Już możemy sobie 
wyobrazić, jak on będzie wyglądać. Moje zdziwienie do-
tyczyło tego, że wszystkie te prace, które się pojawiały, 
począwszy od lat 60., 70. aż do dzisiaj, są teleologiczne. 
Pokazują historycy, że polscy działacze, pisarze, publicyści 
nic nie robili, tylko parli do niepodległości przez cztery 
lata wojny i przez cały wiek XIX. Zupełnie pomijają ten 
aspekt, który bym nazwał nawet nie transnarodowością, bo 
wtedy nie było Polski, ale translokalnością (ostatnio mówi 
się o transpolonizmie – taki termin ukuty przez szwajcar-
skich badaczy). O tym mówiła już pani Kołodziejczyk, 
o kosmopolityzmie, który wówczas miał miejsce i w którym 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



208

polskość była zupełnie inaczej pojmowana niż w później-
szych opracowaniach, polskość i narodowość traktujących 
w bardzo mocny, ontologiczny sposób. W moim projekcie, 
bazując na archiwach zupełnie nieuwzględnianych – co 
mnie zdziwiło – przez polskich historyków, próbuję po-
kazać, że ówcześni pośrednicy kulturowi: dziennikarze, 
pracownicy zagranicznych przedstawicielstw polskich na 
terenach neutralnych i okupowanych mieli zupełnie inną 
tożsamość. Bardziej hybrydyczną, niż byśmy byli skłon-
ni z dzisiejszych naszych pozycji przypuszczać. I to jest 
w skrócie to, co chciałem powiedzieć. 

Jan Kieniewicz: Ja bym tylko chciał dodać do tego, 
co pan powiedział – że jest pewien deficyt, że był pan 
zaskoczony czy zdziwiony tym, że historycy nie zajmują 
się źródłami z czasów I Wojny. Nie bez powodu się nie 
zajmują. To jest zupełnie inna sprawa. Nie mamy już dzisiaj 
absolutnie zrozumienia dla tego, czym były środowiska 
– nie ukrywajmy – elitarne, wykształcone, niekoniecznie 
zamożne. Wykształcone i dysponujące zdolnością do 
określenia swojej tożsamości, niekoniecznie w kategoriach 
narodowych. 

To, że to się zaczęło potem walić, było wynikiem odzy-
skania niepodległości; musiał wtedy wejść dyskurs walki 
politycznej i wtedy konfrontacja – nazwijmy ją w skrócie 
piłsudczykowsko-endecka – doprowadziła do tego, że 
dyskursy sprzed I Wojny uległy całkowitej marginalizacji. 
Ludzie, którzy przed I Wojną byli elitą we wszystkich 
trzech zaborach, po odzyskaniu niepodległości w znacznej 
mierze, nawet jeżeli zachowali pozycję majątkową (aczkol-
wiek skutecznie zdegradowaną, trzeba to pamiętać), zostali 
wypchnięci i to niezależnie od tego, czy się opowiadali 
za endecją, czy za marszałkiem. Po 1935 roku w ogóle to 
zostało zmarginalizowane. 

Ludzie, o których pan mówi jako czynnikach twór-
czo wprowadzających problem polski i polską literaturę 
w obieg obcojęzyczny, byli wychowani w kulturze języ-
ków, w których mieli działać, umieli myśleć po niemiecku, 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 209

tak samo, jak mogli myśleć po rosyjsku. A często myśleli 
i mówili w trzech, czterech językach. Poziom wykształce-
nia warstw elitarnych przed I Wojną Światową w ogóle 
nam nie przychodzi do głowy. Dopiero dzisiaj zaczynamy 
młode generacje traktować w podobnych kategoriach. To 
znaczy: nie budzi naszego zdziwienia, że młody człowiek 
po studiach włada czynnie trzema językami. Już przesta-
liśmy to traktować jako avis rara; rzadkość to jest wtedy, 
jak ktoś dwudziestoma językami włada. Ale przed I Wojną 
Światową trzy języki w mowie i w piśmie nie były niczym 
nadzwyczajnym dla ludzi, którzy chodzili do zaborowych 
szkół, a mieli w domu nauczycieli i wychowawców. Za-
pominamy o tym kontekście. A gdzie my ich umieścimy 
w dyskursie nacjonalistycznym? To już jest zgoła niewia-
doma. Przepraszam za ten wtręt, ale jako potomek polskich 
Tatarów muszę się czasem wtrącać. 

Dorota Kołodziejczyk: W takim razie otwieram debatę, 
poproszę o głosy, komentarze…

Claudia Snochowska-Gonzalez: Chciałam zwrócić 
uwagę na taką okoliczność. Profesor Skórczewski, sam 
siebie przypisujący do frakcji konserwatywnej, powołuje 
się na zlokalizowanie swojej własnej wiedzy czy jakąś jej 
zależność od wyznawanego światopoglądu, natomiast 
profesor Gosk, która została z kolei przyporządkowana 
w pewien sposób do frakcji postępowej, podkreśla znaczenie 
twardych faktów i argumentacji naukowej, która miałaby 
być podstawą wyznaczania podziałów czy jakiegokolwiek 
różnicowania rozmaitych podejść w ogóle, a w ramach 
teorii postkolonialnej w szczególności. Jeśli byśmy chcieli 
uczynić zadość temu, co postuluje profesor Gosk, to my-
ślę (oczywiście sposobów podejścia do uprawiania badań 
postkolonialnych jest bardzo dużo i można je na różne 
sposoby kategoryzować), że bardzo ważne jest zwróce-
nie uwagi na powtarzające się figury, takie jak „naród” 
lub „polski podmiot” i sposób ich rozumienia. W swojej 
książce Teoria, literatura, dyskurs profesor Skórczewski 
wskazuje na ten polski podmiot, który jest właśnie takim 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



210

mocnym podmiotem, zakorzenionym w wartościach kul-
turowych judeo-chrześcijańskich, grecko-rzymskich, i to 
ten właśnie podmiot ma się jakoś odnaleźć wobec sytuacji 
postkolonialnej. Natomiast w kontekście szerszej tradycji, 
szerszego zbioru prac, który powstał w ramach działal-
ności Centrum Badań Dyskursów Postzależnościowych, 
ten podmiot zupełnie inaczej wygląda – to jest podmiot 
o wiele słabszy. Właściwie podaje się w wątpliwość samą 
potrzebę ustanawiania podmiotu polskiego jako kategorii 
potrzebnej do prowadzenia badań. Chciałam zwrócić uwa-
gę na świetny tekst profesor Kołodziejczyk opublikowany 
w Porównaniach4. Myślę, że to jest bardzo istotna sprawa, 
wokół której właśnie należy toczyć spory i wokół której 
należy też jakoś kontrolować te próby kategoryzacji pol-
skich badań postkolonialnych. 

Dariusz Skórczewski: Zabiorę głos w odpowiedzi. 
Myślę, że muszę wyjaśnić i sprostować zarazem kilka 
kwestii. Przede wszystkim, ja sam siebie nigdy nie defi-
niowałem jako badacza konserwatywnego. Również nie 
przypisywałem pani profesor Gosk żadnej opcji ideolo-
gicznej. Zaznaczyłem wyraźnie w swoim referacie, że jest 
to coś, czego robić nie zamierzam i uważam za całkowi-
cie nonsensowne. Podkreślałem również, że istotna jest 
merytoryczna, naukowa wartość formułowania sądów 
i na gruncie naukowym można je weryfikować czy falsy-
fikować. Zostałem niestety przez mojego drogiego kolegę 
z Cambridge5, który poświęcił fragment swojego tekstu 
mojej skromnej osobie, w taki sposób zaklasyfikowany, 
przypisujący mnie do nurtu konserwatywnego obok Ewy 
Thompson. Nad czym mogę w jakiś sposób ubolewać, wła-
śnie z tego względu, o którym wspomniałem, że uważam, 
iż tego rodzaju przypisywanie ma charakter stygmatyzujący 
i nie posuwa naprzód dyskursu naukowego. 

4 D. Kołodziejczyk, „Język(i) postkolonialności – historia studiów 
postkolonialnych w zarysie”, Porównania 15, 2014, s. 19-32 (przyp. red.).

5 Por. S. Bill, „Seeking the Authentic: Polish Culture and the Nature 
of Postcolonial Theory, <www.nonsite.org>, Issue nr 12 (przyp. red.).

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 211

W swojej książce, którą pani raczyła wspomnieć, po-
sługuję się pewną siatką pojęciową, jak i związaną z nią 
aksjologią, w której to aksjologii naród zajmuje jakieś istotne 
miejsce. Robię to właśnie z tego względu, iż uważam, że 
teoria postkolonialna musi przybrać formę swoistą dla 
przedmiotu, którego badaniem się zajmuje. Na gruncie 
polskim teoretycy postkolonialni nie mogą, czy nie powinni, 
udawać, że znajdujemy się już w erze tożsamości kosmo-
politycznej, transnarodowej czy hybrydycznej, a problem 
narodowości, przynależności narodowej czy świadomości 
narodowej, jakkolwiek by o tym mówić, został dogłębnie 
przepracowany, przezwyciężony i weszliśmy już w inny 
etap organizacji społeczeństwa. Myślę, że nie. Właśnie 
to, co obserwujemy wokół, przekonuje o tym, że tak nie 
jest. Poddaję jedynie pod rozwagę potrzebę badania tych 
zagadnień i to takimi instrumentami, które w ich podłożu 
niekoniecznie będą widziały zjawiska czy efekty negatywne. 

Jan Kieniewicz: Wtrącę się tylko w środek wypowiedzi, 
jakby podgłos do głosu. Otóż chciałbym zwrócić uwagę 
na to, że od kilku pokoleń jesteśmy bardzo uwrażliwieni 
na problem „naród-narodowość-nacjonalizm-nacjonali-
styczny”, na całą tę otoczkę, co najmniej od czterdziestu 
czy pięćdziesięciu lat. Wtedy studia postkolonialne bardzo 
by nam się przydały, gdyby je potraktować rzeczywiście 
bardzo szeroko. 

Spojrzyjmy na to samo zagadnienie z perspektywy 
indyjskiej, gdzie aksjologia podporządkowana nie była 
chrześcijańska, aczkolwiek nie była wyłącznie hinduska, 
bo była też muzułmańska i chrześcijańska. Część chrze-
ścijaństwa indyjskiego jest starsza nie tylko od polskiego 
katolicyzmu, ale w ogóle od europejskiego, ponieważ 
wywodzi się z pierwszego stulecia. To jest Apostolski Ko-
ściół Indyjski, który jest całkowicie indyjski i ma korzenie 
absolutnie niekolonialne. Akurat tak się składa, że to jest 
jedna z nielicznych rzeczy, na których się znam. Otóż to, 
co jest naszym punktem dojścia i oczekiwania, czyli żeby 
naród był, cała ta konwencja narodowa, z ich perspektywy, 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



212

z punktu widzenia indyjskiego, jest elementem dominacji 
i ucisku. To nie jest dla Indii kategoria własna. To jest ka-
tegoria absolutnie narzucona. Jedna z najsilniej i szalenie 
negatywnie oddziałujących i tak odbieranych. Czasem, 
myśląc o swojej specjalności, powinniśmy także sięgnąć 
do tego, że postkolonializm to nie jest jedna matryca. 
To są dziesiątki rozmaitych układów. I nie możemy też 
usprawiedliwiać się tym, że Afrykanie też w to wchodzą. 
Wchodzą w to z zupełnie innym bagażem, niż wchodzą 
ci z Indii. Nie mówiąc o tym, że indonezyjski kontekst 
wcale nie jest podobny i to wcale nie z tego powodu, że 
tam byli obecni Holendrzy, tylko z powodu tego, że inna 
jest tradycja indonezyjska, czy raczej jawajska. 

Dobrze, zostawmy to. Przepraszam, że się wtrąciłem, 
ale kiedy mówimy o tym naszym pozycjonowaniu… to 
się nazywa ustawianie sobie dyskutanta czy przeciwnika. 
Bardzo bym się przed tym wzdragał. To jest troszkę tak 
jak zakwalifikowanie Ewy Thompson do środowiska kon-
serwatywnego z powodu kilku jej wypowiedzi. A przecież 
główna oś ataku na nią szła z amerykańskich środowisk 
sowietologicznych. I to ona została wepchnięta na pewną 
pozycję; co dalej – to już inna sprawa. I tak samo został 
zmanipulowany Jan Sowa. W sensie takim, że został swo-
imi tekstami – a właściwie ich odczytaniem – wepchnięty 
w pewną koleinę. Ubolewam, że go nie ma, ale – siła 
wyższa – jak ktoś jest w Brazylii, to do nas nie przyjedzie. 
Zatem starajmy się to sprowadzić na grunt rzeczywiście 
bogaty, merytoryczny. Dziękuję. 

Hanna Gosk: Chciałabym powiedzieć, odnosząc się do 
głosu pani Snochowskiej-Gonzalez, że rzeczywiście w stu-
diach, które się ukazują pod patronatem Centrum Badań 
Dyskursów Postzależnościowych, podmiot nie jest twardą 
kategorią, podmiot jest problemem. I to nas (może jakoś) 
wyróżnia. Nie wiem, czy potrzebny jest konserwatywny 
postkolonializm jako metoda, ale z całą pewnością, moim 
zdaniem, należy uwzględnić stosunkowo konserwatywne 
podłoże polskich realiów, które badamy. I to realiów wy-

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 213

nikających właśnie z długich okresów uzależnienia, która 
to sytuacja skonstruowała podmiot jako problem, podmiot 
poszukujący poczucia bezpieczeństwa we wcześniej oswo-
jonych porządkach. 

W związku z tym nie wiem, czy uciekniemy od świa-
topoglądowych uwarunkowań. Oczywiście nie jestem za 
tym, żeby każdy badacz w części wstępnej swojego wy-
wodu deklarował, jaki światopogląd jest mu bliski, bo to 
doprowadziłoby do aberracji. To jest jasne, jakiego typu 
kategorie, jakiego typu aksjologia badaczowi jest bliższa. 
Sam wybór tematu rozważań jakoś go pozycjonuje. Profe-
sor Thompson do liberalnego kręgu badaczy się chyba nie 
zalicza. Ale to wszytko zależy od tego, kogo interesuje takie 
pozycjonowanie. Ja się zgadzam, Darku, że twój pogląd 
w tej kwestii jest zdrowym poglądem, ale zaniepokoiła 
mnie puenta, w której piszesz, że tych badaczy konser-
watywnych się ironizuje lub marginalizuje albo w ogóle 
krzywdę im się robi. 

Dariusz Skórczewski: Są na to twarde dowody, twarde 
dowody… 

Hanna Gosk: Ja jestem za tym, żeby badacze się tym 
nie przejmowali. Jeżeli mają takie odczucia, to niech po 
prostu przedstawiają takie argumenty, które zmuszą in-
terlokutorów do uznania i szacunku. 

Dariusz Skórczewski: Ad vocem. Twarde dowody prze-
mawiają za tym, że tak niestety jest, i również nad tym 
ubolewam. W przypisach wskazuję konkretne przypadki 
takich tekstów. A nie są to jednostkowe, odosobnione 
przypadki, można je spotkać w wielu wypowiedziach. 

Paweł Zajas: Chciałem tylko zaznaczyć, że ta deba-
ta idzie w ciekawym kierunku, to znaczy: wypowiedzi 
badaczy o badaczach. Są one ciekawe, ale nie wiem, czy 
przysłużą się nauce. Czy rzeczywiście ustawią humanistykę 
peryferyjną w centrum? Moim zdaniem nie. 

Nasze spojrzenie na literaturę narodową jest absolut-
nie, wydaje mi się, kolonialne. Zobaczmy na przykład, 
że większość polskich opracowań historiograficznych jest 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



214

bardzo ekskluzywna, że nie ma tam miejsca dla literatury 
żydowskiej – jidysz czy hebrajskiej. To też było dla mnie 
odkryciem, że w 1916 roku, kiedy powstaje Królestwo 
Polskie, kilkadziesiąt, właściwie kilkaset ogłoszeń całostro-
nicowych publikowanych na łamach branżowego Börsenblatt 
für den Deutschen Buchhandel, które za etykietą „Das Polen 
Buch” reklamuje literaturę żydowską, uważając, że to jest 
najlepsza literatura polska: awangardowa, nie ta pełna 
płaczu literatura polska, której nikt w Europie nie chciał 
czytać, tylko coś nowego, świeża literatura. I ta literatura 
albo w ogóle nie pojawia się w historyczno-literackich 
opracowaniach, albo jak w opracowaniu Marinellego 
zajmuje jeden z rozdziałów. Takie osobne miejsce dla 
literatury polskiej i literatury żydowskiej. Nie wiem, kto 
się zajmuje literaturą polską, która powstawała w Izraelu 
po 1945 roku – czasopismem Kontury i nie tylko. Ktoś się 
tym zajmuje, ale na to nie ma miejsca w opracowaniach 
historyczno-literackich. Jestem przeciwko prezentowaniu 
za granicą literatury polskiej jako literatury polskiej. 

À propos mocnego podmiotu narodowego (ponieważ 
uważam, że te czasy już minęły, i w ogóle miejsce dla litera-
tury narodowej w systemie literatury światowej trochę jest 
passé). Było dla mnie również zaskoczeniem, że sztandarowy 
projekt prezentacji naszej literatury za granicą, „Biblioteka 
polska” Dedeciusa, to największy dramat finansowy wy-
dawnictwa Suhrkamp. Każda książka była wydawana w na-
kładzie pięć, sześć, siedem tysięcy, a niektóre sprzedawały 
się po trzydzieści, czterdzieści egzemplarzy. Rzadko który 
z tych pięćdziesięciu tomów przekroczył sto, dwieście czy 
trzysta egzemplarzy; najlepiej sprzedawał się Korczak. Tak 
że z naszego punktu widzenia – polonistów, ludzi, którzy 
zajmują się literaturą polską: może czas na zupełnie inny 
modus prezentacji naszej literatury narodowej. Toteż było 
było dla mnie archiwalnym odkryciem, że w 1968 roku 
stalinowski polski socjolog, który został wyrzucony z Uni-
wersytetu Warszawskiego, przedkłada projekt Biblioteki 
Słowiańskiej. Wtedy Dedecius mówi, że to beznadziejny 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 215

projekt, potem ten projekt przyjmuje i wydaje Bibliotekę 
Polską”. Zachowały się szkice „Biblioteki Słowiańskiej”; 
była ona niezwykle ciekawą prezentacją literatury z tej 
części Europy jako pewnego wspólnego doświadczenia 
historycznego. Ale bez podmiotu narodowego! Tu chodziło 
o pewną problematykę, która powstała wówczas, po 1968 
roku. Wydaje mi się, że taka cyrkulacja literatury też ma 
coś wspólnego z postzależnością i postkolonializmem. Ma 
o wiele większe szanse powodzenia niż czysto narodowe 
definiowanie naszego systemu kulturowego. 

Jan Kieniewicz: Żałuję, ale nie jest to moją winą, że nie 
ma z nami profesora Mencwela, który w sprawach, o któ-
rych pan mówi, ma wyraźne i jasne stanowisko z ciekawymi 
konkluzjami. Problem polega na tym, że określenie „litera-
tura narodowa” jest szalenie obciążone emocjonalnie. Gdyby 
chcieć uniknąć tej emocji, to można by było powiedzieć tak: 
czy uważamy, że piszemy literaturę w języku polskim, czy 
przechodzimy na język aktualnego dominującego? Tu na 
tej sali irlandzcy koledzy przypomnieli starą tezę z czasów 
Wielkiej Wojny: „Dlaczego nie chcecie pisać po rosyjsku? 
My piszemy po angielsku i widzicie, jakie mamy rezultaty. 
Gdybyście nie byli tacy zapiekli i pisali swoją literaturę po 
rosyjsku dzisiaj bylibyście w czołówce światowej”. 

Głos z sali: Jako pisarze rosyjscy. 
Jan Kieniewicz: Jako pisarze języka rosyjskiego pocho-

dzenia polskiego. Tak nam tutaj koledzy z Irlandii w debacie 
o kolonializmie tłumaczyli. Pytanie jest takie: czy piszemy 
po polsku literaturę, a naukowe badania prowadzimy po 
angielsku? To jest spór, który końca nie ma. I nie wiem, 
czy jest sensowny, chodzi bowiem o coś innego. Czy li-
teratura jest ogólnoludzka? Bo nauka na pewno jest. Nie 
ma „nauki polskiej”, jest nauka. Te wszystkie określenia 
na stosunki polskie, że „po raz pierwszy w Polsce wpro-
wadził czy zastosował” – to są peryferyjne postawy, może 
postkolonialne. W każdym razie świadczące o głębokim 
kompleksie w dziedzinie nauki. Literatura na szczęście jest 
czymś wymykającym się naukowej kontroli. Przynajmniej 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



216

ja z szacunku do literatury szalenie się tym przejmuję. 
Przepraszam za ten wtręt. 

Dorota Kołodziejczyk: W takim razie kontynuujemy. 
Zanim udzielę głosu Ewie Domańskiej, pozwolę sobie na 
dwa słowa. Wydaje mi się przede wszystkim, że kwestia 
konserwatyzmu i tego, co jest po przeciwnej stronie, to 
rzeczy bardzo nieokreślone. Różnie się definiują. Nieko-
niecznie musi to być sprawa intencji autora tekstu, może 
to być kwestia interpretacji. Tutaj musielibyśmy ustalić, czy 
spieramy się na poziomie interpretacji, czy na poziomie 
poglądów; czy deklarujemy poglądy, czy analizujemy 
interpretacje. Bo to są zupełnie różne rzeczy. 

Chciałabym się też odnieść do zagadnienia podmiotu 
narodowego, ustawianego jako silny lub jako słaby, afir-
mowanego lub podważanego, dekonstruowanego. Obie te 
formuły, już abstrahując od wszelkich poglądów, mogą być 
przede wszystkim postępowe lub regresywne, to również 
kwestia interpretacji. Możemy używać też takiego narzę-
dzia analitycznego bardzo patriotycznie. Nie możemy 
sobie dawać wytrącać z ręki narzędzia typu „analizujemy 
krytycznie”, ponieważ jest to uznawane za podważanie 
kategorii jako takiej. Wydaje mi się, że my wchodzimy 
w debatę, a nie że odrzucamy pewne pojęcie. 

Natomiast jeżeli podmiot narodowy jest podmiotem 
silnym i mocno afirmowanym – upraszczam i generali-
zuję – wtedy zachodzi pewne niebezpieczeństwo. Jako 
dominujący ustawia on wszystkie inne formy podmiotu, 
które stają się słabe, i nie można o nich pisać czy myśleć 
bez odnoszenia ich do tego głównego. To jest nawet me-
todologicznie bardzo nieproduktywne. I tu się z Darkiem 
Skórczewskim nie zgodzę, że trzeba analizować podmiot 
narodowy, ponieważ jednak jesteśmy jeszcze w tej fazie 
narodowej, a nie kosmopolitycznej, dlatego że istnieje ten 
kosmopolityzm chociażby w historycznym pisaniu i w li-
teraturze mamy już setki lat dowodów na różne formy 
kosmopolityzmu, czyli bycia w świecie, myślenia o świecie, 
konstruowania wyobrażeń o świecie, łącznie z różnymi 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 217

formami przekraczania granic. W samym polskim dys-
kursie to jest bardzo ważne, więc ten kosmopolityzm nie 
jest negatywną alternatywą. Może być uzupełnieniem, 
może być konieczną formą eksportu – jeśli już używamy 
kategorii rynkowych – tego, o czym mówimy: literatur 
w językach narodowych. Można mówić o kompleksach 
lub innych formach dążenia do sprzedaży tego, co tutaj 
się produkuje, łącznie z literaturą. Natomiast stykamy się 
z jednym faktem bardzo twardym: trzy procent literatury 
anglojęzycznej to są przekłady ze wszystkich języków 
świata. Trzy procent w Stanach Zjednoczonych, cztery 
i pół w Wielkiej Brytanii. Musimy to wziąć pod uwagę, 
mówiąc o językach i kosmopolityzmach. 

Ewa Domańska już bardzo długo czeka na swoją szansę. 
Ewa Domańska: Uznałam – i powiedziałam to na 

samym początku – referat pana profesora Skórczewskie-
go za ważny, także z tego względu, że chociaż tego nie 
deklaruje, to wprowadza on perspektywę postsekularną, 
która w tej chwili staje się coraz ważniejsza. W badaniach 
postkolonialnych w ostatnich kilku latach zadaje się pyta-
nie, czy postkolonializm jest postsekularny? W jaki sposób 
postkolonialne studia przyczyniły się do definiowania na 
nowo sekularyzmu? Przecież jest nawet postkolonialna 
teologia, postkolonialna teologia feministyczna. Bardzo 
ciekawe rzeczy w tej sferze się dzieją, które moim zdaniem 
w Polsce nie są dyskutowane. Ten referat jest o tyle ciekawy, 
że zwraca nam uwagę na ten właśnie aspekt. 

Chciałam też się odnieść do pozycjonowania podmiotu. 
Przepraszam za ten banał, ale relatywizm poznawczy – jako 
powszechnie akceptowana postawa badawcza – jest chyba 
oczywisty w naukach humanistycznych i społecznych. My 
się nie możemy katapultować z tego, kim jesteśmy. I jak 
powiedziała pani profesor Gosk, postawy wartościujące 
niekoniecznie muszą być w bezpośredniej wypowiedzi 
czy w narracji; one ujawniają się w głębokich strukturach, 
w konstrukcjach teoretycznych, światopoglądowych, 
w metaforach, które mówią o wizji świata i człowieka 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



218

prezentowanych przez danego badacza. Jakkolwiek ja nie 
lubię takiego etykietowania albo pozycjonowania, uważam, 
że problem polega chyba na tym, że postawa badacza 
w zależności od sytuacji politycznej jest określana jako 
zła albo dobra. Myślę, że ta debata jest ważna dlatego, 
że jesteśmy świadkami otwartych, publicznych deklaracji 
rządu, który mówi o tym, że będzie inwestycja w humani-
stykę, ponieważ humanistyka ma być narzędziem polityki 
historycznej. W tym momencie musimy odnieść się do 
tego, co się dzieje. I w tym kontekście, być może, myśleć 
o naszych dyskusjach. 

I już ostatni element, à propos narodu. Proszę państwa, 
ja nie jestem zwolenniczką pojęcia narodu, a na pewno 
nie takiego, które funkcjonuje od XIX wieku, tak samo jak 
nacjonalizmu. Mam wrażenie, że kiedy studenci historii 
dyskutują na przykład o nacjonalizmie i narodzie, to my-
ślą, że jak wezmą Dmowskiego i przeniosą go w realia 
obecnego świata, to wszystko inne też się przeniesie. Po 
prostu nie mają żadnego uhistorycznionego podejścia do 
historyczności pojęć. Dla mnie jako historyka to jest bul-
wersujące! W związku z tym wydaje mi się, że właśnie 
w kontekście referatu pana profesora Skórczewskiego, 
właśnie w kontekście badań krytycznych studiów postko-
lonialnych, przemyślenie, czy w ogóle jesteśmy w stanie 
zaproponować jakieś alternatywne rozumienie narodu czy 
nacjonalizmu… Jest na przykład nacjonalizm kosmopoli-
tyczny, słyszałam takie różne, dziwne sformułowania, jest 
nacjonalizm symbiotyczny, nacjonalizm diasporyczny… Są 
próby wypracowania różnych rozumień tego pojęcia, ale na 
pewno nie powrotu do klasycznych ujęć. One po prostu nie 
mają podstaw w realiach współczesnego świata. Dziękuję. 

Hanna Gosk: Dla mnie pożytkiem z tej części debaty 
jest zwrócenie uwagi na wartość i współczesne funkcjo-
nalizowanie kategorii narodu. W realiach polskich to jest 
niesłychanie ważna kategoria! I to co, się z nią aktualnie 
dzieje, to też jest pasjonujący obiekt badawczy. I to, o czym 
wspomniała przed chwilą Dorota Kołodziejczyk, że ta kate-

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 219

goria ma też swój opresyjny wymiar, bo kiedy rozważamy 
inne wyobrażenie wspólnoty, ujmowanej w kategoriach 
społecznych czy jakichś jeszcze innych, to układem od-
niesienia zawsze jest ta twarda kategoria narodu. Ona jest 
jednym z pasjonujących tematów literackich i badawczych.

À propos nacjonalizmu, to powiem ci, Ewo, że jeden ze 
znanych badaczy literatury XIX-wiecznej teraz zaprasza 
na konferencję o XIX-wiecznym rozumieniu rozmaitych 
nacjonalizmów, w tym polskiego. To jest kategoria kwitnąca, 
rozwojowa, mająca się dobrze i na pewno warta uwagi. 

Jan Kieniewicz: Z narodem, jak to mówią, wieczny 
kłopot – albo go nie ma, albo jest. Pytanie jest takie: czy 
wspólnota ludzka jest i funkcjonuje, czy też człowiek oby-
wa się bez więzi wspólnotowych? Czy ona jest wspólnotą 
narodową, to jest kwestia wyboru. To nie jest kwestia, którą 
można komuś przypisać. Przynajmniej jeśli nie wrócimy 
do jakiegoś socjaldarwinizmu i aspektów etnicznych, krwi, 
ziemi i tym podobnych XIX-wiecznych rzeczy. 

Naród jest, jak mi się zdaje, dużo bardziej skomplikowa-
ną konstrukcją i tutaj powiem, niekoniecznie się zgadzając 
ze szczegółami, że w książce Ledera mamy bardzo mocno 
podkreślone zjawisko, o którym się niechętnie myśli. To, co 
się nazywa narodem polskim dzisiaj, jest czymś zupełnie 
odmiennym od tego, co było pięćdziesiąt czy sześćdzie-
siąt lat temu, na dobre i na złe. W moim odczuciu naród 
w kategoriach wyboru opcji, „z kim się wiążemy”, ma się 
bardzo kiepsko. I z tego powodu nacjonalizmy niesłychanie 
ostro się kreują. 

Ale chciałem powiedzieć, że w kontekście postkolonial-
nym zapominamy czasem o tym, jak silna konstrukcja naro-
dowa oddziałuje na inne wspólnoty. Ostatecznie syjonizm 
powstał bardzo wyraźnie w konfrontacji z opresją carską, 
ale przeciwko jedynej narodowej koncepcji, z którą Żydzi 
mogli się zmierzyć, czyli przeciwko polskiej. To przecież 
są polskie korzenie, całe myślenie narodowe żydowskie 
wywodzi się z recepcji i konfrontacji z Polską. Chociaż 
akurat opresyjnie traktowani byli przez carską Rosję, która 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



220

ich z terytorium wyganiała na obszary zachodnie. I jeśli 
o czymś często zapominamy, to o tym właśnie, że silna 
tożsamość narodowa bywa czasem groźna dla wspólnoty, 
ale bywa bardzo często elementem zapłonu i początku dla 
wspólnot narodowych, które się rodzą w opozycji. Naro-
dowa tożsamość ukraińska nie zawsze chętnie przyznaje 
się do tego, że jest przeciwko silnej pozycji tożsamości 
narodowej polskiej. Ale wpływ jest oczywisty. To samo 
mamy z Litwinami: za nic w świecie się nie przyznają do 
tego, że tożsamość narodową ukształtowali w konfrontacji 
z rodzącą się w XIX wieku polską świadomością; że już 
nie są tylko obywatelami Wielkiego Księstwa, ale że chcą 
mieć tożsamość właśnie narodową. 

To są nasze koszmary od stu lat, jeszcze się nie skończyły. 
A czy postkolonializm pomoże nam się z nich wywikłać? 
Tego nie jestem pewien. Natomiast to jest okoliczność, która 
stwarza dla badań postkolonialnych absolutnie rewelacyjną 
sytuację. Dlatego, że takiego skomplikowania stosunków, 
jakie mamy w Polsce, czy szerzej: w Europie Środkowo-
-Wschodniej, nie znajdziemy wszędzie. Wiele krajów już się 
zdążyło z tym uporać, a my mamy ciągle to zagadnienie 
do przerobienia. Nie wiem, czy do zapomnienia, ale na 
pewno – do przetrawienia.

Panel III

Jan Kieniewicz: Proszę państwa, zaczynamy trzecią 
z naszych sesji, oddaję przewodniczenie w ręce pani 
Agnieszki Kolasy-Nowak. 

Agnieszka Kolasa-Nowak: Proszę państwa, w tej części 
wysłuchamy wprowadzeń dwóch, a nie trzech osób. Dwa 
słowa o profilu i charakterystyce tej części naszej debaty: 
skupimy się bardziej na spojrzeniu przede wszystkim nauk 
(nie będę wyliczała wszystkich nauk społecznych i hu-
manistycznych) historycznych i antropologii. W pewnym 
sensie opuszczamy debatę, która w znacznej mierze była 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 221

skoncentrowana na wątkach obecnych w refleksji literatu-
roznawczej, i przenosimy się do nieco innych dyscyplin 
i ich namysłu nad perspektywą postkolonialną w Polsce, 
czy raczej nad Polską w perspektywie postkolonialnej. 
Pierwszą osobą, która przedstawi swoje wprowadzenie, 
będzie antropolog Michał Buchowski z Uniwersytetu Ada-
ma Mickiewicza z Poznania. Pan profesor będzie mówił 
o antropologii i o problemie orientalizacji, który nieraz 
podejmował w swoich tekstach. Bardzo proszę. 

Michał Buchowski: Dzień dobry, dziękuję bardzo za 
zaproszenie, naprawdę czuję się wyróżniony. Ale czuję 
się też trochę zdeprymowany. Przedstawię rzecz w trzech 
krokach. Najpierw powiem, bardzo skrótowo, o tym, co 
napisałem. Następnie o pewnych sprawach powiązanych 
z tym co napisałem, i takich, jakie można znaleźć w innych 
prezentacjach. I punkt trzeci: postulat pozytywnego progra-
mu, postulat – bo nie sądzę, by ów program rzeczywiście 
mógł być zrealizowany. Ale zawsze trzeba walczyć, jak 
Jack Nicholson w filmie Lot nad kukułczym gniazdem. 

Otóż zajmuję się zależnością-podrzędnością w obrębie 
samej nauki. Dlaczego? Często bywa tak, że pod latarnią 
jest najciemniej. Moje studium przypadku to antropologia 
społeczno-kulturowa, a jeszcze konkretniej: relacje między 
tymi antropologami zachodnimi, którzy zajmowali się 
Europą Środkowo-Wschodnią, a antropologami lokalnymi. 
Jakie wnioski można wyciągnąć, z czegoś co nazywam 
„etnografią zachodnich tekstów antropologicznych”? Była 
– bardzo długo niedostrzegana przez badaczy zachodnich 
– pewna monokultura antropologiczna, która polegała na 
tym, że prace lokalnych etnologów (tutaj dzielę i będę 
używał dwóch terminów: „antropolodzy zachodni” i „et-
nolodzy stąd”) ignorowali zupełnie antropolodzy zachodni. 
I to się działo na pewno nie tuż po 1989 roku, nie był to 
na pewno problem komunikacji – w końcu Internet przez 
Atlantyk też sięga – ale pewnych strukturalnych zależności. 
Częścią tych strukturalnych zależności były wyobrażenia  
na temat wschodniej, środkowoeuropejskiej etnologii 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



222

jako zacofanej, trochę niedorozwiniętej, młodszej siostry 
antropologii i pewne mity, które na temat tej antropologii 
w akademii zachodniej istniały i które tutaj omawiam. Nie 
będę wchodził w szczegóły, ale to była nauka ideologicz-
na. Pamiętam moje studia w czasach realnego socjalizmu, 
wtedy wszystko czytałem, od Taylora począwszy po przy-
najmniej Levi-Straussa i Geertza, ale na pewno nie Marksa 
i Engelsa, czego bardzo żałuję. Bo jak człowiek się w dzie-
ciństwie pacierza nie nauczy, to potem jest trudniej. Druga 
rzecz: izolacja. Oczywiście względna izolacja, bo musimy 
pamiętać, iż również w tamtych czasach dokonano wielu 
przekładów klasyków, i to często w środowiskach war-
szawskich: Marcel Mauss, Emil Durkheim, Levi-Strauss… 
Niektóre przekłady Levi-Straussa na język polski były 
wcześniejsze niż na angielski. Trzeci mit: że to była tylko 
etnografia narodowa. Tak, coś w tym było, niemniej nie 
tylko narodowa, ponieważ były prowadzone badania gdzie 
indziej. I wreszcie, impregnacja przed wpływem wszelkiej 
myśli teoretycznej. Tu też się nie zgadzam, można by tu 
wymienić „nową etnologię polską” czy, pro domo sua, epi-
stemologię historyczną i socjoregulacyjną teorię kultury, 
która również przez niektórych etnologów była w jakiś 
tam sposób uprawiana. 

Jakie to są mechanizmy? Przedstawię je w dwóch uję-
ciach.  Lins-Ribeiro i Arturo Escobar opisali to jako „prowin-
cjonalny kosmopolityzm”, tzn.  podrzędność i kompleks 
niższości, który polega na tym, że uważamy, iż powinni-
śmy wszystko wiedzieć o tym, co się dzieje w centrach 
światowych dzieje (i nie dotyczy to tylko antropologii), 
i kopiować to, zachwycać się, zachłystywać wręcz tym, 
co przychodzi z tych centrów. Jednocześnie moglibyśmy 
mówić o „metropolitalnym prowincjonalizmie”. Czyli: 
ludzi w centrach nie obchodzi, co się dzieje na peryferiach. 
Inne jeszcze zjawisko: taka relacja strukturalna i centra 
w bogatych, zazwyczaj kolonialnych, krajach, wpływały 
na wewnątrzdyscyplinarną czy lokalną hierarchię. Śro-
dowiska, które uważały, że są już oświecone przez myśl 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...

M.Wojtyniak
Tekst maszynowy

M.Wojtyniak
Tekst maszynowy

M.Wojtyniak
Tekst maszynowy

M.Wojtyniak
Tekst maszynowy

M.Wojtyniak
Tekst maszynowy



 223

zachodnią, dystansowały się wobec tych tradycyjnych – ich 
zdaniem – (w tym przypadku) etnografów folklorystów, 
czy jakbyśmy ich nie nazwali. W każdym razie te próby sił 
w obrębie lokalnej akademii można postrzegać jako refrak-
cje globalnego systemu prestiżu kreowanego za pomocą 
środków retorycznych i wykorzystujących jako stereotypy 
stygmatyzujące tak zwane intelektualne przeżytki. 

Wiele jest z tym wszystkim związanych problemów, 
m.in. problem hierarchii wiedzy. Jeżeli godzimy się na taki 
projekt, że tylko powielamy czy przyjmujemy tego rodzaju 
hierarchię, to jednym z efektów działania takiego mechani-
zmu jest normalizacja dyscypliny. To znaczy: są tak zwani 
bramkarze czy „gatekeeperzy” którzy ustalają (a są oni 
zawsze w centrach), co jest właściwą antropologią, a co nią 
nie jest. Ekspandują na nowe terytoria i przyciągają nowe 
osoby do czegoś, co można nazwać „innowacyjną ortodok-
sją”. Ta innowacyjna ortodoksja to jest dzieło reprodukcji 
nauki metropolitalnej na nowo kolonizowanych (również 
mentalnie) terenach. Jakikolwiek opór wobec tego typu 
dominacji, jak mówiłem, oznacza: „No patrzcie, oni tego 
nie rozumieją, nie rozumieją, czym jest nowa antropologia, 
czym jest prawdziwa antropologia; nie rozumieją naszej 
ortodoksji, w związku z tym oni nie są antropologami”. 
Co by można tutaj zrobić? Te uprzywilejowane antropo-
logie na pewno unikają skrupulatnego badania systemu, 
z którego czerpią korzyści. Jeśli coś działa na moją korzyść, 
to dlaczego mam się uczyć polskiego czy innego języka? 
Może będzie tu później kwestia publikowania w różnych 
językach… 

Uważam, patrząc realistycznie, a jednocześnie pesymi-
stycznie, że taka stonowana emancypacja – aby w ogóle 
włączyć się w ten obieg międzynarodowy – musi nauczyć 
się tego języka. Ale jest pytanie o to, na jakich zasadach 
tego języka się uczymy i co w nim mamy do zaoferowania? 
Biorąc pod uwagę, że uprzywilejowani nie za bardzo lubią, 
jak się podważa ich status i zmienia ogólną hierarchię – to 
też jest diagnoza – jestem sceptyczny wobec tego rodzaju 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



224

projektu. Ale chodziłoby o stworzenie czegoś, co można 
nazwać naukami społecznymi, antropologią, socjologią 
transkulturową, a myślę, że historii to też w jakiejś mierze 
dotyczy, gdzie nie będzie takiego centrum. 

W historii myśli antropologicznej mogę dla własnych 
celów wskazać trzy etapy: najpierw samorefleksyjna 
antropologia lat 60. i 70.: Heims albo Stanley Diamonds. 
Samokrytyka, czy wręcz samobiczowanie, że my uczest-
niczyliśmy w projekcie kolonialnym. To była dyskusja 
między nami antropologami a kolektywnym podmiotem, 
czyli społeczeństwami trzeciego świata. Potem antropologia 
postmodernistyczna, która się przeniosła na poziom „ja 
jako jednostka, ja-badacz a podmiot indywidualny”. Myślę, 
że każdy z tych projektów coś nam dał, bo to był kolejny 
krok. Są różne rodzaje oporu wobec tego rodzaju sytuacji. 
Mógłbym tu wymienić Gayatri Chakravorty Spivak i całe 
to pokolenie autorów studiów postkolonialnych. Ale co 
z nimi się stało? Zostali włączeni do zachodniej akademii 
i stali się wręcz jej ikonami. Nie o to nam do końca chodzi. 
Jest również taka dekolonizacyjna perspektywa – Walter 
Mignolo, Ramon Grosfoguel i inni (ona jest głównie laty-
noamerykańska, a tamta była indyjsko-afrykańska), którzy 
jednak mówią: „Całą epistemę trzeba zmienić. Zachodni 
sposób myślenia jest do niczego!”. To jest moim zdaniem 
dosyć utopijne. 

Chciałbym opowiedzieć o projekcie, który jest nazwany 
world anthropologists – w liczbie mnogiej. Jest mniej rady-
kalny, bardziej pragmatyczny i nie chodzi tu o zmianę 
epistemologii, lecz o opór wobec tego rodzaju dominacji, 
którą tu opisałem. Kto był prowokatorem tego? Znowu 
ludzie z Ameryki Południowej, ale wykształceni w metro-
politalnych centrach, głównie w Stanach Zjednoczonych 
i w Wielkiej Brytanii. Oni stawiają sprawę w sposób: 
Północ – Południe. A wtedy pojawia się pytanie: a gdzie 
my? a gdzie się podział Wschód? To jest wieczne pytanie 
o esencjonalizowanie. Staram się podważyć to myślenie, mó-
wiąc o strefach cienia czy strefach niewidzialnych (twilight 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 225

zones…). To takie strefy hybrydowe, które są skierowane 
właśnie przeciwko metodologicznemu nacjonalizmowi – 
to przyczynek do tej dyskusji – a w których chodziłoby 
o wykreowanie dyscyplin humanistycznych i społecznych, 
w których trwa bezustanny przepływ wiedzy, jest salon 
luster, jest samorefleksja, i które są zdecentralizowane, 
nie etnocentryczne, nie hegemoniczne, wzajemnie się 
użyźniające, multilateralne – tego typu sformułowania mi 
przychodzą na myśl.

Znajduję tutaj odpowiedniki w dwóch przynajmniej re-
feratach, które państwo mogli przeczytać. Chodzi o dialog 
i właśnie o ten przepływ niecentralny; chodzi o taki salon 
luster, w których wszyscy się przeglądamy i wzajemnie 
się do siebie odnosimy. Występuje grawitacja symbolicz-
na, horyzontalny diagram relacji, synergiczny diagram 
równorzędnych relacji – to się pojawia w referacie pani 
Łukaszyk. Chodzi też o emancypacyjny rodzaj uprawiania 
nauki i budowanie własnych metanarracji, ale oczywiście 
w dialogu z tymi światowymi przepływami wiedzy. A więc 
bycie częścią tego wszystkiego – bezustanny dialog. Jed-
nocześnie nie zapominamy o tym, z jakiej pozycji, skąd 
piszemy, skąd przychodzimy. Przywołam cytat z Judith 
Butler, akurat ona jest modna: „Doświadczenie moralne 
wiąże się z transformacją przez zapoznawanie się z ro-
dzajem wiedzy nauk obcych.” Krótko mówiąc, zamykanie 
się we własnym światku do niczego nie prowadzi. Nie 
możemy budować zaścianka, powinniśmy bezustannie 
dążyć do takiego rodzaju kreowania wiedzy i do dialogu 
w międzynarodowym przepływie wiedzy, jednocześnie 
nie będąc nacjonalistami. Dziękuję.

Agnieszka Kolasa-Nowak: Dziękuję bardzo. A teraz 
pani doktor habilitowana Aneta Pieniądz z Instytutu 
Historycznego Uniwersytetu Warszawskiego wprowadzi 
nas w stan dyskusji na temat postkolonializmu wśród 
historyków polskich. 

Aneta Pieniądz: Dziękuję bardzo. Pan profesor Kie-
niewicz postawił przede mną bardzo trudne, właściwie 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



226

karkołomne zadanie. Prosił mnie o odpowiedź na pytanie: 
dlaczego historycy nie lubią teorii postkolonialnej? Tylko 
jedna rzecz mnie ratuje – jestem mediewistą, zajmuję się 
bardzo wczesnym średniowieczem. W pewnym sensie ten 
problem mnie bezpośrednio nie dotyczy, chociaż oczywi-
ście można dyskutować. Natomiast staram się obserwować 
świat, w którym się poruszam i w jakiś sposób przemyśleć 
to, co się w nim dzieje. 

To, co teraz powiem, tak naprawdę nie jest odpowiedzią 
na postawione pytanie, raczej kilkoma propozycjami od-
powiedzi. Pytanie zaś pozostanie otwarte. Trzy pierwsze 
odpowiedzi, które są niestety bardzo smutne czy pesymi-
styczne, ale nie prowokują do dyskusji, są następujące. Po 
pierwsze: niewiedza. I koniec. Po prostu niewiedza, brak 
wśród historyków zainteresowania refleksją teoretyczną 
humanistyki światowej. To ma różne uwarunkowania, 
ale chyba w tym miejscu nie warto o tym dyskutować. 
Dwie następne odpowiedzi są pesymistyczne, ale trochę 
inne. Wiążą się z tym, w jaki sposób teoria postkolonialna 
jest widziana w świecie historyków. I tutaj pojawiają się 
główne zarzuty.

Pierwszy zarzut dotyczy jej związków z marksizmem. 
Wydaje się to paradoksalne, ale w środowisku historyków 
ciągle jeszcze nie do końca został przepracowany problem 
tego, czym marksizm w humanistyce był, jest i może bę-
dzie. To problem, który sprowadza się z grubsza do tego, 
że gdy młody historyk, młody doktorant postanawia, że 
będzie się zajmował czymś takim, to przekonuje się, że to 
jest projekt, w którym siłą rzeczy będzie się musiał usto-
sunkować do myśli marksistowskiej. Zatem albo rezygnuje 
ze strachu, albo jest to dla niego „pocałunek śmierci” 
w wielu środowiskach. 

Druga rzecz, która też się z tym pośrednio wiąże, to 
jest to, co dla teorii postkolonialnej charakterystyczne, 
a mianowicie ona jest z definicji zaangażowana. A hi-
storyk, jak wiemy od czasów Rankego – chociaż to jest 
oczywiście takie prymitywne rozumienie myśli Rankego, 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 227

często pokutujące wśród historyków – nie może być zaan-
gażowany, bo ma być obiektywny. Przetoczyła się wielka 
dyskusja podkopując fundamenty historii (chociaż, miejmy 
nadzieję, nie doprowadzając do jej zawalenia); kategoria 
obiektywizmu została oczywiście wielokrotnie skrytyko-
wana. Tyle tylko, że ciągle jeszcze nie przepracowaliśmy 
tego w Polsce, to znaczy ciągle mówi się studentowi, że 
ma być obiektywny, często mówi się bezrefleksyjnie, nie 
zastanawiając się, czym ten obiektywizm jest i dlaczego 
jest niemożliwy. Ja w tej chwili wrzucam kamień do wła-
snego ogródka; to nie znaczy, że to dotyczy wszystkich 
historyków, ale to jest bardzo powszechna postawa. To 
są trzy rzeczy, z którymi nie ma co dyskutować, bo one  
zasadzają się na negacji. 

A w momencie, kiedy dochodzimy do tych historyków, 
którzy są zainteresowani teorią postkolonialną, mają też 
wolę wgłębienia się w to, czym ta problematyka może 
zaowocować dla historii, pojawia się cały szereg innych 
zastrzeżeń, które są już istotniejsze i rzeczywiście można 
się nad nimi zastanowić. 

Pierwsza rzecz, najważniejsza, jest taka, że w zasadzie 
niezwykle nieliczni historycy-historycy, bez przymiotnika 
ich określającego, sięgają po teorię postkolonialną. Jeżeli 
po tę teorię sięgają osoby zajmujące się przeszłością, to one 
zwykle przechodzą drogę literaturoznawców lub filozofów, 
kulturoznawców, socjologów. Co to oznacza? Oznacza to 
mniej więcej tyle, że w ostatnich latach dyskusja, w któ-
rej się do teorii postkolonialnej w historii nawiązuje, jest 
dyskusją między psychiatrą-filozofem a kulturoznawcą-
-socjologiem, czyli Lederem a Sową, w której to dyskusji 
historycy uczestniczą najczęściej na zasadzie obrażania się, 
to znaczy w ten sposób, że w niej nie uczestniczą i negują 
potrzebę dyskusji historycznej. To też ma swoje uwarun-
kowania, o których można szeroko dyskutować. Kiedy 
historyk sięga do teorii postkolonialnej, pojawia się u niego 
kilka zastrzeżeń. Mianowicie tym, co historyków odstrę-
cza, tak mi się przynajmniej wydaje, jest wpisana w nią 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



228

pewna skłonność do dychotomicznego widzenia świata, 
relacji społecznych na różnych poziomach, czyli problem: 
kolonia – metropolia, opresor – ofiara. Taka wizja oczy-
wiście bardzo często powoduje reakcję odrzucenia z tego 
względu, że historyk z racji swojego warsztatu wszędzie 
widzi wyjątki. Sposób szukania koncepcji wyjaśniającej, 
w której taki motyw dychotomiczny dominuje, jest bardzo 
trudno akceptowany. Ponieważ dla historyka kluczowa jest 
specyfika źródeł i kontekstów, w których one się pojawiają, 
oraz co z tego kontekstu wynika. Innymi słowy, odrzucenie 
tego byłoby podkopaniem własnych fundamentów, własnej 
dyscypliny. To jest w pewnym sensie strach przed tyranią 
teorii, tego, że się będzie w pewnym momencie ryzykowało 
podporządkowanie się, pisanie pod tezę. Przepraszam za 
tak radykalne stwierdzenie, ale trochę tak to wygląda! 

Druga rzecz, bardzo ważna i wśród historyków bardzo 
widoczna: bardzo ostry sprzeciw przeciwko przyjmowaniu 
(często bezrefleksyjnemu) pewnych założeń teoretycznych, 
koncepcji lub modeli interpretacyjnych i aplikowaniu do 
dziejów Polski takich modeli, które zostały wypracowane 
w innym kontekście kulturowym, które odnoszone są do 
innej rzeczywistości źródeł. Aplikowaniu ich w taki spo-
sób, który nie uwzględnia lokalnej specyfiki. To wynika 
bezpośrednio z wcześniej poruszonych przeze mnie tema-
tów. Różnie jest to określane, szczególnie dobrze widać to 
w sporze, który się toczy i wokół tego, czym były centra 
i peryferia europejskie, i w dyskusji kresoznawczej, czy 
szerszej: w dyskusji na temat pojawiających się nacjonali-
zmów i konstruowania narodów w XIX wieku, czy wreszcie 
w sporach o PRL. Tutaj obawy przed zbyt pochopnym 
ignorowaniem lokalnych odmienności na rzecz wygodnego 
modelu interpretacyjnego są bardzo wyraźne. 

Jest jeszcze jedna rzecz, bardzo ważna z punktu widze-
nia historyków, a mianowicie: historyk sięgający do prac 
z kręgów przyjmujących perspektywę postkolonialną siłą 
rzeczy zadaje sobie pytanie: czy ja już gdzieś tego nie 
widziałem? czy już gdzieś tego nie czytałem? Jeżeli się 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 229

przyjrzymy historii historiografii, nagle się okazuje, że 
w kontekście takich kluczowych tematów jak na przykład 
problem peryferyjności Polski, pytania, które się dzisiaj 
pojawiają razem z myślą postkolonialną, postawili dobre 
pięćdziesiąt lat temu historycy pracujący na materiale pol-
skim, historycy z kręgu Witolda Kuli, Mariana Małowista 
czy Jerzego Topolskiego. Te tematy już się pojawiały. Pan 
profesor Kieniewicz mówił, że one jakby nie zaistniały. 
Profesor Małowist i profesor Kula – to były te nieliczne 
wyjątki – oni zaistnieli. I paradoks polega pośrednio na 
tym, że oni oddziaływali potem, gdzieś tam pośrednio, 
na kształtowanie się tego co, my nazywamy nowoczesną 
myślą postkolonialną. Historykowi, któremu kulturoznaw-
ca mówi, żeby on nie chodził do archiwum, natychmiast 
ciśnie się na usta takie stwierdzenie: może ty pójdziesz, 
posiedzisz w bibliotece i poczytasz, co myśmy już napisali? 
To nie znaczy, że teorię należy odrzucać. Tyle tylko, że 
z perspektywy historyka ona może być cenna jako próba 
przemyślenia tych pytań, które już zostały postawione. 
A nie jako odkrywanie Ameryki, czyli stawiania pytań 
nowych tyliko pozornie, bo one wcale nowe nie są. Czyli, 
jednym słowem, tak, ale pod warunkiem, że będziemy 
wykorzystywali to twórczo. Jednak często zdarza się, że 
próba implementacji spojrzenia przejętego wprost z anglo-
języcznego kręgu literatury kończy się źle. Profesor Bolecki 
nazwał to kiedyś karykaturą. 

Kolejna sprawa stąd wynikająca to pojawiające się po-
czucie, że tak naprawdę historia, czy historycy, czują się 
poddani presji kulturowego kolonizowania. Jeżeli jesteśmy 
ślepo zapatrzeni w to, co płynie z Zachodu, podporząd-
kowujemy się temu sposobowi, temu modelowi widzenia 
dziejów naszego kręgu geograficznego, to w pewnym sensie 
sami się poddajemy procesowi kolonizacji. Co to oznacza? 
W dużym uproszczeniu: ponieważ nasza opowieść o prze-
szłości się nie przebija, my jesteśmy tym „słabszym”, tym 
„słabym Innym”, dlatego najlepiej byłoby przyjąć – i o tym 
wielokrotnie była tu mowa – że jest jakaś metoda na to, 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



230

byśmy, zapożyczywszy taki sposób widzenia dziejów, czy 
takie narzędzie interpretacyjne naszych dziejów, dotarli do 
szerokiego kręgu odbiorców. Czyli: my się musimy – żeby 
nas było słychać – wpisać w kategorię postkolonialnego 
podziału. Ale jednocześnie nie bardzo potrafimy stworzyć 
kontrpropozycji. Nie bardzo potrafimy z nią dotrzeć. Co 
robi historyk? Najczęściej historyk robi rzecz dokładnie 
odwrotną niż antropolog, to znaczy – zamyka się w swojej 
dyscyplinie, mówi: „Dobrze, my robimy swoje. Zostawia-
my literaturoznawcom, antropologom, kulturoznawcom tę 
refleksję, która stanowi próbę odpowiedzi na propozycję 
płynące z zewnątrz i na miejscu uprawiamy tę naszą praw-
dziwą naukę w rozumieniu ortodoksji metodologicznej”. To 
jest bardzo częsta postawa, która na przykład zaowocowała 
tym, o czym mówiłam wcześniej, czyli brakiem dyskusji 
wokół książek Sowy i Ledera, nad czym boleję do dzisiaj, 
bo to prawdopodobnie nie dla samych zainteresowanych, 
nie dla Sowy i Ledera, ale dla środowiska historyków by-
łoby niezwykle twórcze, ponieważ zastanowilibyśmy się 
nad nami samymi. Generalnie, wydaje mi się, że losy teorii 
postkolonialnej w historiografii są dość pesymistyczne. 
Jeżeli coś mogłoby mieć większe szanse, to jest to raczej 
przeniesienie pewnych koncepcji teoretycznych na relacje 
wewnątrz społeczeństw z tego obszaru. Czyli dyskusja 
nad grupami podporządkowanymi, a więc pośrednio to, 
co robili Sowa i Leder, tylko z wykorzystaniem pełnego 
instrumentarium historyków. 

Agnieszka Kolasa-Nowak: Dziękuję bardzo. Jeśli 
państwo pozwolą, mały komentarz. Nie mogę się po-
wstrzymać – ponieważ jestem socjologiem, ale także 
historykiem – żeby nie pokazać bardzo wyraźnej różnicy 
miedzy stanowiskami historyków i socjologów nie tylko 
zresztą wobec teorii postkolonialnej. Powiedziałabym 
tak: patrząc na funkcjonowanie socjologii i kształcenie 
socjologiczne w Polsce, widzimy pewną opozycję. Peter 
Burke pisał kiedyś o dialogu głuchych między socjologami 
i historykami. Pani profesor mówiła o strachu historyków 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 231

przed tyranią teorii, tymczasem kształcenie socjologów 
opiera się na przyswojeniu teorii funkcjonalnej, inter-
pretatywnej, metodologicznej, w większości wypadków 
anglosaskiej, a więc z innego kontekstu kulturowego, bez 
uwzględnienia lokalnej specyfiki. Tak ich przecież kształ-
cimy – kształcimy socjologów w kompetencjach kategorii 
teoretycznych. Postkolonializm jest kolejną propozycją 
teoretyczną, która wpisuje się w ten trening. I jeszcze jeden 
argument – historycy akcentują bardziej ciągłość zjawisk 
w naturalny sposób, a socjologowie (właśnie to jest ten 
„dialog głuchych”) bardziej akcentują nowość, zmienność 
zjawisk i raczej nie są przywiązani do ustalania tego, że 
coś jest podobne do tego, co było wcześniej. 

A jednak w przypadku socjologów też mamy do czynie-
nia z dość trudną recepcją perspektywy postkolonialnej, 
choć pewnie z innych powodów, bo tutaj otwartość na 
teorie przychodzące z zewnątrz jest i zawsze była duża, 
przynajmniej przez ostatnich parę dekad. A teraz czas na 
dyskusję. 

Marek Konarzewski: Ja może zacznę od tego, że pań-
stwa pocieszę. Wczoraj cały dzień spędziłem na Radzie 
Instytutu Nenckiego, to jest druga największa poważna 
instytucja badawcza biologiczna w II Wydziale PAN. I głów-
nie rozmawialiśmy o tym samym, oczywiście w kontekście 
nieco innym: jak tutaj nie dać się skolonizować, a wręcz 
przeciwnie, co zrobić, żeby dorównać pod względem 
dorobku naukowego placówkom, z którymi w tej chwili 
możemy się mierzyć pod względem potencjału badawcze-
go. To nie jest tylko państwa problem. Mam taki dłuższy 
epizod w pracy w MSZ i jednym z moich wrażeń było 
to, że bardzo mało się polska humanistyka, w tym także 
historiozofia, przebija. Nawet w tych aspektach, które, wy-
dawałoby się, są wolne od ograniczeń, specyfika związana 
z miejscem uprawiania badań, w pewnym sensie narzuca 
jednak ograniczenia. Parę lat temu sporo czasu spędziłem, 
uczestnicząc w promocji książki Timothy’ego Snydera, 
i przyznaję szczerze, że kiedy się z tą książką zetknąłem, 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



232

zadałem sobie proste pytanie: dlaczego ta książka nie 
powstała w Polsce? Dlaczego trzeba było Amerykanina 
z  Yale, żeby napisał coś takiego? Dlaczego w Polsce nie 
ma historyków, którzy podjęliby trud i byliby w stanie 
coś takiego napisać? Zostawiam to pytanie, chociaż może 
jest ono trochę poza kontekstem dzisiejszej debaty, ale 
jeśli mówimy o „zawłaszczaniu” czy „monopolizowaniu” 
różnych tematów, to tutaj ta nierównowaga wydaje mi się 
dosyć jaskrawa. Jedynym przykładem w tym względzie, 
który przychodzi mi do głowy, pozytywnym, jest niewielka 
książeczka pani profesor Marii Dzielskiej Hypatia z Aleksan-
drii, która się świetnie odnalazła w Stanach Zjednoczonych 
i jest świetnym przykładem na to, że przynajmniej w części 
badań historycznych można robić rzeczy w Polsce takie, 
które się znakomicie odnajdują na rynku, w tym przypadku 
amerykańskim…

Głos z sali: Hypatia nie była z Polski 
Marek Konarzewski: Hypatia nie była, to autorka 

badań była, zajmując się bardziej uniwersalną częścią 
historii. I to jest coś, o czym warto sobie tutaj powiedzieć. 
Wydaje mi się, że szczególnie w tym momencie, w któ-
ry teraz jesteśmy, ta dyskusja jest na rzeczy. Dlatego że 
z całą pewnością w tym, powiedzmy, nowym podejściu 
do promocji kraju, to na państwa będą skierowane oczy 
różnych resortów, również MSZ. I z całą pewnością jest to 
pewna szansa, ja bym to widział przede wszystkim jako 
szansę. Czy uda się coś z tego zrobić? To jest zupełnie 
inna historia. Oczywiście jest ogromna obawa, że pojawi 
się pokusa, żeby to zinstrumentalizować – co jest fatalne. 
Ale wydaje mi się, że przynajmniej ten wątek, który został 
poruszony w wypowiedzi pana profesora Buchowskiego, 
jest warty podjęcia. Dziękuję. 

Agnieszka Kolasa-Nowak: Dziękuję bardzo. 
Jan Kieniewicz: Ciągle muszę sobie i innym przypo-

minać, że jestem jednak historykiem. Koledzy historycy 
czasem o tym zapominają, ale ja jednak jestem history-
kiem. W związku z czym widziałbym rzecz także i od 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 233

tej strony, o której pan profesor Konarzewski słusznie 
przypomniał. Dlaczego o tym pisać nie chcecie, panowie? 
To stare zapytanie, ale nie jest dokładnie tak. Jeżeli ważki 
temat podejmie ktoś ze Stanów Zjednoczonych, Wielkiej 
Brytanii lub Francji, to go tutaj wydamy, choć niektórzy 
z naszych kolegów zagranicznych sarkają, że ich zbyt 
wolno wydajemy. 

Pamiętajmy o tym, że w wypadku niektórych tematów 
historycy polscy przez lata – a niektórzy do dzisiaj – do 
archiwalnych zasobów mają trudniejszy dostęp niż obiek-
tywni historycy ze Stanów Zjednoczonych lub Europy 
Zachodniej. Myślę o archiwach rosyjskich, bez których 
znacznej części naszej historii uprawiać się nie da. Problem 
jest taki: naszych kolegów zagranicznych, jak piszą (myślę 
o tych, którzy dobrze piszą wartościowe rzeczy), tutaj się 
wydaje łatwo. Natomiast historycy polscy, którzy z taką 
tematyką, o jakiej tu się wspomniało, chcieliby się przebić, 
napotykają na opór, a może inercję wydawców. Mam swoje 
smutne doświadczenia osobiste, ale widzę również i inne. 
W konsekwencji jest to sprzężenie zwrotne. Historycy polscy 
z uporem zamykają się, tak jak pani powiedziała, nie chcą. 
No to nie. Taka sytuacja naszej historiografii w kontekście 
światowym bardzo przypomina stosunki kolonialne. Nie 
wiem czy „post- ”, ale zwyczajnie, po prostu kolonialne. 
To jest tylko moja refleksja, która nie wszystko tłumaczy. 

Jeszcze jest jeden powód, o którym pani już wspomniała. 
Historycy z całą pewnością mają za złe innym kolegom, któ-
rzy z powodzeniem stosują szereg nowoczesnych (przecież 
nie tylko o postkolonializm chodzi) humanistycznych me-
todologii i podejść z ostatnich trzydziestu, czterdziestu lat. 
Historycy nieustannie są obróceni do nich plecami właśnie 
dlatego, że twierdzą: „Myśmy już to wszystko przerabiali! 
A to, co nam proponujecie, to jest po prostu inny wariant 
tego, cośmy zdołali wyminąć w latach pięćdziesiątych”. 
I wtedy, w latach pięćdziesiątych, to była nasza forta, że 
przychodziła polska szkoła historyczna z przerobionym 
i przetrawionym marksizmem i była czymś dla Europy 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



234

i świata bardzo nowoczesnym, atrakcyjnym. A dzisiaj? 
A dzisiaj nie jest, ponieważ świat w dalszym ciągu by 
oczekiwał, że przyjdziemy z czymś ożywczym z tej strony. 
A my już wiemy, że nic ożywczego z tej strony nie będzie. 

Michał Buchowski: Właśnie między innymi o to chodzi. 
To samo dotyczy niektórych koncepcji w obrębie dawnej 
etnografii i potem etnologii, które były, moim zdaniem, 
w jakiś sposób ożywcze. Natomiast nasza oddolna, czy 
lokalna, inicjatywa została zneutralizowana przez zachły-
śnięcie się tym, co płynie z Zachodu. Światła odbite. Wszy-
scy zaczęli się zajmować omawianiem na zasadzie światła 
odbitego – ten powiedział to, a tamten tamto. I nic z tego 
nie wynikało. Żadna oryginalna albo wiele mało oryginal-
nych koncepcyjek. Nagle w Polsce się pojawiło tysiąc – jak 
ja to mówię – „Baumanków”. Oni już wszystkie refleksje 
o globalizacji i o świecie (bez tego kilkudziesięcioletniego 
doświadczenia socjologicznego i pracy) mieli gotowe i tak 
sobie bajdurzyli, co im ślina na język przyniosła. 

Agnieszka Kolasa-Nowak: Dziękuję bardzo.
Krzysztof Brzechczyn: Wysłuchawszy tych dwóch 

referatów, można właściwie postawić tezę o patriotyzmie 
metodologicznym albo naukoznawczym. Ten patriotyzm 
byłby czymś innym od nacjonalizmu; byłoby w nim obecne 
zainteresowanie wszelką myślą obcą. I też różny byłby od 
kosmopolityzmu, który afirmuje wszystko, co jest obce. Ten 
patriotyzm metodologiczny czy naukoznawczy zasadzałby 
się na znajomości własnej teorii, własnej tradycji teoretycz-
nej. Znajomość własnej tradycji teoretycznej powoduje, że 
mamy odpowiednie narzędzia, kształtujemy w sobie odpo-
wiednią postawę, aby umieć odnosić się do tych koncepcji, 
które powstały w krajach centrum, i posługiwać się nimi. 

Jak pani profesor Pieniądz wspomniała, w kontekście 
recepcji studiów postkolonialnych w polskiej historiografii, 
właśnie ta tradycja, czyli polska historia gospodarcza, ist-
nieje, mamy trzy sztandarowe nazwiska: Małowist, Kula, 
Topolski, ale ja bym zaryzykował tezę, że po roku 1989 ta 
historia gospodarcza nie jest kontynuowana. Mam własne 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 235

doświadczenie, bo temat mojego doktoratu dotyczył wtór-
nego poddaństwa w Europie Środkowo-Wschodniej i kiedyś 
referowałem jego tezy na jakimś seminarium. I mówiłem 
ogólnie o tym, co jest przedmiotem mojej pracy i czułem 
życzliwość aż do momentu, w którym powiedziałem, że 
chcę się zająć właśnie aspektami gospodarczymi, a nie kul-
turowymi czy politycznymi. W tym momencie zauważyłem 
chłód, ponieważ gospodarka kojarzy się z marksizmem. 
Z tego powodu tradycje polskiej historii gospodarczej nie 
są kontynuowane. 

Jan Kieniewicz: Zwrócę uwagę, pan był uprzejmy tego 
nie wspomnieć, ale cały dorobek szkoły profesora Leszka 
Nowaka jest przez badaczy postkolonialnych całkowicie 
ignorowany. Nigdzie nie spotkałem się z tym, żeby cały 
ten wysiłek teoretyczny poznański był w ogóle dostrzega-
ny. Chyba tego w ogóle nie czytamy. Historycy też słabo 
czytają o tym. Ale jakoś tak jest z historią gospodarczą: 
liczenie krowich ogonów. Mogę sobie dworować z tego, 
ponieważ sam wyszedłem ze szkoły historii gospodarczej 
(jak napisał w recenzji z mojej rozprawy profesor Topolski: 
„lubi liczyć i umie liczyć”). Wydaje mi się, że ten zwrot od 
historii gospodarczej, która była naszą najsilniejszą stroną 
od lat trzydziestych XX wieku, jest pochodną czegoś, co 
powinno być ujęte w kategoriach właśnie debaty postko-
lonialnej. Jak to interpretować? Bo wszyscy historycy od 
Małowista odeszli od historii gospodarczej, wszyscy, co do 
jednego. Benedykt Zientara i Henryk Brodaty też odeszli. 
Gdzie u nich jest historia gospodarcza? 

Głos z sali: Sporo tam jest.
Jan Kieniewicz: No dobrze, ale to nie jest kryzys agrarny 

w Marchii Wkrzańskiej, który był przysłowiowym zwrotem 
na obrzydzanie komuś historii gospodarczej. „Chcesz się 
zajmować? Znowu?” Pole do popisu jest więc ogromne. 
Żaden historyk się na to nie poważy. 

Głos z sali: I jeszcze długo tak będzie. 
Jan Kieniewicz: Tak samo uważam… jeszcze bardzo 

długo. 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



236

Głos z sali: Bo nie ma młodych. 
Głos z sali: Wielka szkoda w takim razie. 
Agnieszka Kolasa-Nowak: Pani profesor Domańska. 
Ewa Domańska: Zacznę od tego momentu, że nie ma 

młodych. Uważam, że nie ma sensu przekonywać do no-
wych teorii kolegów w naszym wieku i starszych. Nato-
miast tutaj trzeba inwestować w młodych. Jeżeli studenci 
nie wiedzą, jakie są nowe tendencje w humanistyce, to po 
prostu nie mogą ich stosować. To jest pierwsza sprawa. 
Druga sprawa jest taka, że mam swoją idée fixe – jestem 
optymistką w odniesieniu do tego, co pan profesor uważa 
za niemożliwe. Uważam, że jeżeli studentów się nauczy, 
jak tworzyć teorie, zręby teorii na podstawie case studies, 
to oni doskonale z tym sobie radzą. Mało tego (mówię 
o ambitnych studentach na magisterkach), oni uwielbiają 
tworzyć źródła historyczne. Przez co rozumiem tworze-
nie źródeł wywołanych. Kiedy im się powie, że można 
stworzyć nowe źródła, można zrobić portal internetowy, 
na przykład dotyczący jakiegoś zapomnianego cmenta-
rza poewangelickiego, i do tego dobudować pewną ideę 
miejsc pamięci, która wychodzi od materiału badawczego, 
wprowadza nowe kategorie badawcze, to oni – o dziwo 
– umieją to robić. I ja bym w to inwestowała. Aczkolwiek 
z postkolonializmem nie jest taka sprawa prosta.

W tym kontekście inspirujący jest zaproponowany przez 
Dariusza Skórczewskiego projekt „konserwatywnego 
postkolonializmu”, który wprowadzałby tę perspektywę 
badawczą poza podejścia kojarzone z marksizmem. Ostatnia 
sprawa: myślę, że popularność tłumaczeń amerykańskiej 
literatury historycznej związana jest między innymi z tym, 
że jest to literatura popularyzatorska. Może nie opierać się 
na porządnym rzemiośle historycznym, który osobiście 
cenię, ale ma wizję, a tej naszym historykom brakuje.

Krzysztof Gajewski: Reprezentuję Instytut Badań Li-
terackich PAN i chciałbym się odnieść do kwestii prowin-
cjonalizmu nauki polskiej. Przypomniała mi się historia, 
którą opowiedział pan profesor Głowiński. Na początku lat 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 237

osiemdziesiątych zaproponowano mu pracę na Harvardzie. 
Odmówił i na swoje miejsce zaproponował Stanisława 
Barańczaka, który miał już wtedy problemy i wolał wy-
jechać z kraju. Jak to usłyszałem piętnaście lat temu jako 
młody człowiek, rozpoczynający swoją pracę naukową, 
byłem zszokowany! No jak można odmówić pracy na 
Harvardzie?! Potem poczytałem wiersze Barańczaka, który 
pisze o tym, jak próbuje pięcioosobowej grupie złożonej 
z przedstawicieli różnych kontynentów wytłumaczyć, co 
to znaczy „goniąc za żywiołkami drobniejszego płazu” 
czy „okrążyć ziemskie kolisko”, i zaczynałem rozumieć. 
Pracuję też w Ośrodku Studiów Kulturowych i Literac-
kich nad Komunizmem i staramy się „wykonstruować” 
współczesny dyskurs na temat komunizmu, współczesny 
dyskurs antykomunistyczny i też oczywiście zmagamy się 
z problemem internacjonalizacji rezultatów naszych badań. 
Ale mamy doskonałą świadomość, że poziom znajomo-
ści polskiej historii czy tych realiów, który reprezentuje 
przeciętny obywatel amerykański, nie umożliwia wejścia 
na poziom głębszego dyskursu. Jakby oni nam tłumaczyli 
bardziej złożone kwestie wojny secesyjnej, jakichś realiów, 
o których nie mamy pojęcia. Byłbym sceptyczny, co do 
możliwość internacjonalizowania pewnych dziedzin nauki, 
może nawet co do konieczności tego. 

Agnieszka Kolasa-Nowak: Dziękuję bardzo. Pan pro-
fesor Zajas, jeśli można. 

Paweł Zajas: Jako przedstawiciel tak małej dyscypliny 
jak filologia niderlandzka, odniosę się ze sceptycyzmem 
do tego, co pan profesor powiedział. To jest taka wikty-
mizacja naszego własnego fachu. Wydaje mi się, że każdą 
dziedzinę humanistyki można umiędzynaradawiać i że 
nauka zawsze była rynkiem. Wolnym rynkiem. A rynek 
zawsze ma swoje centra i peryferie. Taka propozycja, że 
nauka ma funkcjonować jako empatyczny, wzajemno-
ściowy stosunek ludzi, którzy pochylają się nad każdym 
biednym jeżem i wysłuchują racji wszystkich, niestety jest 
niemożliwa do realizacji. 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



238

À propos umiędzynarodowienia nauk, proszę zobaczyć, 
to nie jest przypadek, że większość liczących się anglo-
języcznych wydawnictw i czasopism ma swoje siedziby 
w Amsterdamie. To jest kwestia długofalowego planowania 
polityki naukowej, która się bierze z pozycji małego narodu, 
który w humanistyce, literaturoznawstwie, w językoznaw-
stwie – jeszcze bardziej, ma bardzo mocną pozycję. To 
utyskiwanie, że nikt nie czyta wyników naszych badań… 
Wydaje mi się, że nikomu nie przyniesie ujmy, jeżeli od 
czasu do czasu popełni książkę, publikację w czasopismach 
centralnych, tych skolonizowanych. Zawsze to tak funk-
cjonowało i będzie tak funkcjonować, i tego nie zmienimy. 
To jest poza obszarem kolonizacji i autokolonizacji. 

Wydaje mi się, że możemy wszystko mówić o tych 
ostatnich latach polityki naukowej w Polsce, ale system 
grantowy, system parametryzacyjny, który jest oczywiście 
daleki od doskonałości, jednak zwrócił uwagę badaczy na 
to, w jaki sposób projekty badawcze się konstruuje, co to 
w ogóle znaczy „międzynarodowy projekt badawczy”, co 
to znaczy „interdyscyplinarność”, że to jest coś więcej niż 
„jako literaturoznawca będę pisał o efektach wizualnych 
w powieści”. Utyskiwanie na młodzież też trwa od wieków, 
starcy umierają, a akademia trwa dalej. Jest na szczęście 
cała masa młodych ludzi, adiunktów i jeszcze młodszych, 
którzy świetnie sobie radzą na tym międzynarodowym 
rynku. Publikują po angielsku, publikują dobre książki, 
publikują w dobrych wydawnictwach; są cytowani, są 
widzialni. Ja się słabo odnajduję w rzeczywistości sytuacji 
„my” i „oni”. 

Agnieszka Kolasa Nowak: Optymistyczny duch, bardzo 
dziękuję. Pani doktor Aleksandra Kołtun.

Aleksandra Kołtun: Mam krótką uwagę na temat zajęć 
w kontekście państwa doświadczeń. Powinnam zacząć od 
tego, że moje doświadczenie dydaktyczne nie jest duże, 
ale miałam okazję prowadzić zajęcia, na których mogliśmy 
„wypływać” na różne, nowe koncepcje. Zostałam ostrzeżona 
przez opiekuna naukowego, żeby nie wypływać za daleko, 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 239

to znaczy – żeby uważać, ponieważ na moje zajęcia mogą 
przyjść osoby z różnymi ocenami i tak dalej. Ale udało się… 
Dla studentów kognitywistyki prowadziłam „Społeczne 
aspekty poznania i wiedzy”. Byliśmy w campie, byliśmy 
w queerze, w studiach postkolonialnych, czytaliśmy Donnę 
Haraway. Było tak, że studenci kontestowali pewne treści, 
natomiast tym, co spowodowało, że ten przedmiot nie 
zakończył się taką katastrofą (jeszcze nie spłynęły ankiety, 
więc może się okazać, że było fatalnie), było to, że oni słu-
chali i wchodzili w dyskusję i ze sobą, i ze mną. Oni są po 
kursie metodologii, bardzo ostrym, który im definitywnie 
zakwestionował myślenie w kategoriach neutralnej obiek-
tywności. Przyszli do mnie, mając całe Koło Wiedeńskie, 
mając Kuhna, mając Flecka… Przyszli, już wiedząc, że 
wiedza i nauka to nie są nieproblematyczne, oczywiste, 
bezstronne, neutralnie niezaangażowane odkrywania. 
Mogli to zaakceptować, jeśli im mówiłam: „Słuchajcie, to 
się po prostu robi i dlatego to omawiamy, macie o tym 
wiedzieć jako ludzie wychodzący z uniwersytetu”. Potrafili 
to przyjąć jako coś, co jest poznawczo wartościowe, choć 
nie zawsze się z tym zgadzali. Takie odniosłam wrażenie 
z tego, co od nich słyszałam. To taka oczywista uwaga, że 
metodologia jest tutaj kluczowa. 

Claudia Snochowska-Gonzalez: Chciałam zadać 
pytanie o strategię. Rozmawiamy tutaj, co robić, żeby się 
nie dać skolonizować. Zastanawiam się, czy nie warto by 
odwrócić trochę ten problem i zapytać: co robić, żeby nie 
odtwarzać tego wspomnianego przez profesora Buchow-
skiego metropolitalnego prowincjonalizmu? Co robić, 
żebyśmy jako naukowcy działający w kontekście takim, 
w jakim funkcjonujemy, nie odtwarzali praktyk odmawia-
nia głosu tym środowiskom i podmiotom, które występują 
pozycji podporządkowanej względem nas. 

Ayur Zhanaev: Jestem doktorantem w Instytucie Stoso-
wanych Nauk Społecznych. Mam pytanie o treści bardzo 
podobnej co poprzednie. Widać tę dyskusję w kontekście 
Zachód a Polska. Chciałbym zwrócić uwagę na to, że  

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



240

w Polsce trzeba by zdać rachunek ze stosunków ze Wscho-
dem. Wkład Polski w orientalizację Rosji czy perspektywa, 
która jest mi bardziej bliska, wkład Polski w badania nad 
Syberią i jak to przedstawiano. Czy ta metodologia, któ-
rej państwo bronią, czy ona też nie jest w jakimś stopniu 
kolonialna i czy nie warto nad tym pomyśleć? 

Piotr Wilczek: Chciałbym nawiązać do tego, o czym 
mówił Paweł Zajas. Otóż mnie też się wydaje, że jeśli chodzi 
o brak kompleksów i wchodzenie do centrów z naszymi 
badaniami, to w przypadku młodszego pokolenia, np. 
naszych postdoków, sytuacja zaczyna wyglądać inaczej. 
Ja mam wśród bliskich współpracowników człowieka, 
który z pełną swobodą funkcjonuje w swoim środowisku 
zajmującym się badaniem chronologii i kalendarzy. Jest 
to uniwersalne; on się odnajduje w tym, nie dostosowując 
się do centrum – cały czas jest w centrum, bo zajmuje się 
zjawiskiem, które było obecne u nas wtedy, kiedy stano-
wiliśmy część dyskursu europejskiego pod koniec XVI 
i w XVII wieku. Prowadząc badania wspólnie z uczonymi 
z innych krajów (często w podobnym wieku) i używając, 
co nieuniknione, języka angielskiego, jest jednym z bardzo 
wielu młodych uczonych, którzy w tym funkcjonują. 

Ale ja chciałem powiedzieć krótko o doświadczeniu 
bardzo trudnym. Bo jeśli chodzi o funkcjonowanie czy 
zaistnienie „tam” tego, co jest „u nas”, to problem stanowi 
sposób, w jaki podchodzimy do pewnych badań. Redago-
wałem numer brytyjskiego czasopisma Reformation’s Renais
sance Review poświęcony Biblii Brzeskiej. I to było – dla 
mnie i współredaktora Anglika – straszne doświadczenie, 
ponieważ mieliśmy do czynienia z grupą uczonych, którzy 
poza jedną doktorantką nie chcieli się dopasować do tego, 
czego wymagał od nich angielski recenzent. Autor mówił: 
„Ja jestem profesorem zwyczajnym i nigdy jeszcze takiej 
recenzji nie dostałem, ona jest obraźliwa!”. A recenzentowi 
chodziło o to, że numer, który przygotowywaliśmy, był 
pierwszą monografią angielską, malutką, o Biblii Brzeskiej 
i miał trafić do uniwersalnego uczestnika. Nie mógł więc 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 241

być pisany w sposób, w który ów profesor zazwyczaj pisze. 
Jest charakterystyczne, że najlepszy pod względem pewnej 
swobody i zrozumienia potrzeb czytelnika – bo w końcu 
o to chodzi – jednak uniwersalnego, a nie jakiegoś tam 
kolonizatora, był tekst doktorantki, która już funkcjonuje 
bardzo swobodnie w tym obiegu naukowym. Myślę, że 
to jest pokoleniowe, że jednak stopniowo to się zmienia… 

Głos z sali: Czas umierać!
Piotr Wilczek: Ja bym tego rodzaju inicjatyw jak ta, 

w której brałem udział, nie traktował jako próby dosto-
sowania się przez nas, skolonizowanych, do wymagań 
centrum, tylko jako próbę wejścia w powszechny obieg, 
który jest w tej chwili coraz bardziej uniwersalny. Dziękuję. 

Jan Kieniewicz: Wszystkim, którzy jeszcze nie doszli 
do głosu, przypominam, że te sesje nie są podzielone na 
kawałki. Spotkamy się z tą tematyką po przerwie.

Panel IV

Marek Konarzewski: Drodzy państwo, postacie oby-
dwóch uczestników tej części panelu są doskonale znane. 
Będziemy mieli, mam nadzieję, bardzo owocne spotkanie 
dwóch perspektyw: historycznej i socjologicznej. Trochę 
ominiemy wątek poruszony w poprzednim panelu, mimo 
że profesor Zarycki mógłby sporo na ten temat powiedzieć. 
Wykorzystamy ostatnią część debaty, żeby wrócić do kwe-
stii dla nas zasadniczej: do miejsca Polski. Jak rozumiem, 
jest to też w dużej mierze nawiązanie do zagajenia całej 
konferencji, rozesłanego przez profesora Kieniewicza. 
Ale zanim profesorowi Kieniewiczowi udzielę głosu, 
odwrócimy kolejność alfabetyczną i poprosimy profesora 
Zaryckiego o wprowadzenie. 

Tomasz Zarycki: Bardzo dziękuję za zaproszenie. Nie 
chciałbym opowiadać o tym, co pisałem, ale przedstawić 
refleksje, które są z tym związane i które przyszły mi do 
głowy w odniesieniu do dzisiejszej dyskusji. Zafrapowała 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



242

mnie przede wszystkim kwestia polityczności. I mam wra-
żenie, że dla większości państwa ta polityczność jest czymś, 
od czego nie możemy w ogóle uciec. I że pozycjonowanie 
jest zarówno autopozycjonowaniem, jak i wzajemnym 
pozycjonowaniem oraz – szczególnie w przypadku teorii 
postkolonialnej – jest absolutnie nieuniknione, bo teoria 
ta odwołuje do polityczności jako czegoś w naukach spo-
łecznych kluczowego. 

W takiej dyskusji uciekanie od polityczności jest według 
mnie pewnym paradoksem. Postawiłbym tezę, że nie można 
od niej uciec. Większość naszych interakcji, większość tego, 
co mówimy, to są tezy polityczne, stoimy na stanowiskach 
politycznych i bardzo trudno jest wyjść poza tę polityczność. 
To jest tylko mała część naszej rozmowy i w ogóle rozmów 
w ramach teorii postkolonialnej, która nie jest przecież 
wyłącznie polityczna, nie jest powtórzeniem stanowisk 
generowanych wyłącznie politycznie. I dla mnie to jest 
jedna z atrakcyjniejszych rzeczy w teorii postkolonialnej 
– że ona tę polityczność nazywa po imieniu i w związku 
z tym daje pewną szansę na jej przekroczenie. 

Rzeczą, której mi w naszej dyskusji brakuje, jest stano-
wisko władzy zdefiniowane w kategoriach ekonomiczno-
-politycznych. Bibliograficzna uwaga profesora Brzechczyna 
bardzo dobrze ilustruje ten problem, w którym jesteśmy, 
że szkoła polska historii gospodarczej prawie umarła, 
podczas gdy dzisiaj byłaby – czy jest – koniecznym do-
pełnieniem wszelkich rozmów tego typu. Nie stoję na 
stanowisku zakładającym, że wszystko da się sprowadzić 
do gry ekonomicznej czy politycznej, ale ta zmienna eko-
nomiczna w analizie roli kultury, dyskursu, jest według 
mnie niezbędna. To nigdy nie jest proste przełożenie – że 
ten, kto ma zasoby ekonomiczne, jest w stanie od razu 
generować dyskurs, który ma przewagę efektywną, ale ta 
interakcja jest bardzo istotna. Czasem można zbudować 
jakąś autonomię i przez to siłę swojego dyskursu, nie 
dysponując wielkimi zasobami ekonomicznymi. W dużym 
stopniu myślę, że Polska jest krajem, który może to zrobić. 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 243

Jednak przekroczenie hierarchii ekonomicznych jest bardzo 
trudne i bez wzięcia ich pod uwagę nie jesteśmy w stanie 
zrozumieć i zinterpretować do końca tych zjawisk kultu-
rowych, o których tutaj mówimy.

Polska jest bardzo nisko w tych hierarchiach, jeśli się 
patrzy nie na dochód narodowy na głowę, tylko na zasoby 
ekonomiczne. Ostatnie szacunki ogólnych zasobów lokują 
nas pięćdziesiąt razy niżej niż Niemców, trzydzieści razy 
niżej od Greków. My nie istniejemy w sensie gospodar-
czym. Tu nie ma żadnego kapitału, żadnych zasobów. 
Jest głównie ta gra kulturowa, efektem czego jest to, co 
nazywam „hegemonią inteligencką”. Polskość to gra elity 
kulturowej. Są też inne, wtórne gry; niektórzy mają jakieś 
pieniądze i tak dalej, wchodzą do polityki, walczą w niej, 
ale potem znikają i ci, którzy nie są inteligentami mocno 
osadzonymi w tej elitarnej grze inteligenckiej, nie potrafią 
przetrwać wielopokoleniowo. Nie są w stanie pozostać 
w elicie – i tu będę z panem profesorem trochę polemi-
zował – nomenklatura to była przejściowa, krótkotrwała 
elita polityczna, która się w dużym stopniu rozproszyła, 
nie zdołała się uwłaszczyć, w przeciwieństwie do Rosji. 
Stąd mamy tę hegemonię inteligencji w Polsce. I druga 
kwestia: to jest absolutnie nieprzekraczalna zależność od 
Zachodu, od tego rdzenia systemu światowego. 

To są dwa wymiary, wokół których toczą się nasze roz-
mowy. Nasz podział polityczny, ten który mamy i który się 
przekłada na podziały w dyskusji postkolonialnej – i prawie 
każdej innej dyskusji akademickiej – to w praktyce ten sam 
podział dzielący większość krajów peryferyjnych: wynikają-
cy ze sporu o sposób reagowania na przemożną dominację 
Zachodu. Czy w sposób bardziej kooperatywny, otwarty, 
czy raczej przez stawianie pewnego oporu? To jest to, do 
czego ten spór się sprowadza. Czy ostrzej, wyraźniej bronić 
tej odrębności, czy naród ma się zachować bardziej aser-
tywnie? Czy raczej wchodzić na zasadzie kooperatywnej? 

W związku z tym myślę, że ta dyskusja dzisiejsza na 
temat narodu, kosmopolityzmu, tych różnych rozwiązań, 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



244

jak przezwyciężyć naszą relatywną marginalizację, nie 
sprowadza się do prostej opozycji między kosmopolity-
zmem a nacjonalizmem czy konserwatyzmem (czy obroną 
narodu), ale że to jest spór o różne sposoby wykorzystania 
tych pojęć. Bo w istocie wszyscy z nas bronią interesów 
narodowych, tylko inaczej je definiują. Po prostu uważają, 
że mówienie wprost o narodzie jest nieefektywne, ale jak 
się de facto poskrobie głębiej, to najwięksi liberałowie są 
graczami na scenie polskiej i ich argument jest taki, że dużo 
skuteczniej będzie, jeśli stworzymy kosmopolityczną plat-
formę i będziemy unikać słowa „naród”, bo wtedy interes 
narodowy będzie dużo lepiej obroniony. Narodowcy też 
nie chcą zupełnie wyjść z gry globalnej, tylko uważają, że 
nazywając po imieniu naszą tożsamość, będą tę grę pro-
wadzili bardziej efektywnie. 

Uważam, że istotną sprawą jest rekonstrukcja relatywnej 
siły tych obozów. To jest rzecz, której nie możemy do końca 
określić, a rzecz to bardzo ważna: która z tych stron jest 
relatywnie silniejsza. Bo większość państwa, jak rozumiem, 
uznaje, że jesteśmy za tymi słabszymi; chcemy wesprzeć 
tych, którzy są słabsi. Mam wrażenie, że empirycznie 
trudno jest powiedzieć w dzisiejszej sytuacji politycznej 
Polski, która strona jest naprawdę relatywnie słabsza. Tu jest 
bardzo złożona niejasność i bardzo dynamiczna sytuacja, 
więc takie powiedzenie: „Ja wspieram tych słabszych”, 
według mnie, wcale nie implikuje jednoznacznie, którą 
stronę będziemy politycznie wspierać. 

Marek Konarzewski: Dziękuję bardzo. 
Jan Kieniewicz: Dodałbym do tego, co pan profesor był 

uprzejmy powiedzieć, że upolitycznienie podejścia post-
kolonialnego to nie tylko kwestia definiowania preferencji 
politycznej, orientacji. Gdyby sprawa była tego rodzaju, 
rzeczywiście nie mielibyśmy, o czym mówić. Można tę 
samą ideologię interpretować z tej albo innej strony, zależnie 
od systemu wartości, wyborów i pozycji, jaką zajmujemy 
w krajowym czy globalnym porządku ideowo-politycz-
nym. Z postkolonializmem sprawa jest bardziej złożona 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 245

dlatego, że to pewien historyczny projekt, który jest rze-
czywiście na tyle już dojrzały, że ma się ku końcowi, ale 
jest to projekt także ideologiczny. W tej debacie w ogóle 
to nie wybrzmiało. Ja bym przypominał, że jednak jest to 
projekt ideologiczny, to znaczy, że będziemy świat zmie-
niać, świat jest do wymiany i to w konkretnym kierunku! 
Nie ma sensownego wyjścia poza obaleniem kapitalizmu. 
Postkolonializm – w tym wymiarze funkcjonujący absolut-
nie poza nauką – stawia sprawę jednoznacznie. To nie jest 
nasz temat, ale jeśli już mówimy o tym, że przyjmujemy 
do wiadomości rozmaite konsekwencje ideowe i polityczne 
problematyki, w którą się angażujemy, to ten element nie 
może być utracony z pola widzenia. Jeżeli rozmawiam ze 
studentami o problemie postkolonialnym, nie mogę tego 
ukrywać. Zresztą oni sami często przychodzą z tego rodzaju 
nastawieniem – bardzo ostrym i radykalnym, nastawieniem 
antysystemowym. 

Na co chciałbym zwrócić państwa uwagę, krótko wpro-
wadzając do swojego tekstu? Chciałem w nim się upomnieć 
o to, żebyśmy rozważając problem użycia, zastosowania, 
praktykowania postkolonializmu, teorii postkolonialnej lub 
metodologii (czy też postzależnościowej i trans-zależno-
ściowej, posthumanistycznej i dowolnej innej), nie stracili 
z oczu drugiej perspektywy, a mianowicie: że wszystko 
dzieje się w tym kraju. Jaka jest w tym perspektywa dla 
Polski? Stąd moja teza, która może niedostatecznie ostro 
została postawiona, a nie została przez nikogo tutaj zacze-
piona, co mnie trochę dziwi. 

Teza, którą postawiłem z pełną świadomością prowo-
kacji, zakłada, że teorie postkolonialne mają sens w Polsce 
wtedy – i tylko wtedy! – jeżeli Polska nie jest postkolonial-
na. Jeżeli Polska jest krajem postkolonialnym, do opisu 
rzeczywistości którego ten dyskurs w szczególniejszy 
sposób jest adekwatny, to ta teoria zastosowania nie ma. 
Dlaczego? Dlatego, że nie powstała na gruncie i na pod-
kładzie faktograficznym i rzeczywistym tej części świata. 
Została wywiedziona z innej jego części. Ja wywodzę się 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



246

z badań pozaeuropejskich. Przyszedłem do historii Polski, 
gdy byłem już bardzo dojrzałym badaczem, i każdy może 
mi powiedzieć, że nie mam prawa ani podstawy, żeby się 
wypowiadać o historii Polski jako specjalista od różnych 
innych rzeczy. Wszystko, co wiem o postkolonializmie, 
w ogóle nie kojarzy mi się z Europą Środkowo-Wschodnią. 
Ja to wszystko widzę, wywodzę i rozumiem, badając – 
przykładowo – historię Indii, gdzie to wszystko tkwi oraz 
gdzie te rzeczy pasują. 

Znakomita część badaczy historii postkolonialnej bierze 
ostateczny produkt. Absolutnie nie wgłębia się w to, skąd 
i jak to się wzięło. Próbujemy zastosować tę teorię do 
rzeczywistości, która nie była uwzględniania wtedy, gdy 
konstruowano to podejście. Czasem nam wychodzi coś, co 
nam się wydaje bardzo dobre, a czasem nie. Generalnie 
rzecz biorąc, jestem niesłychanie ostrożny w stosunku do 
aplikacji, jeśli ona nie spełnia tych dwóch warunków. Jeżeli 
Polska nie jest postkolonialna, to każda teoria, skądkolwiek 
przyjdzie, może być u nas doskonale stosowana. Oferujemy 
Forda w każdym kolorze, pod warunkiem, że jest czarny. 
Każda teoria jest jak kot: nieważne jakiego koloru, ważne, 
aby łapał myszy. Wszystko to możliwie, pod warunkiem, 
że Polska nie jest krajem postkolonialnym. Moim zdaniem 
dzisiaj nie jest, ale mogę się głęboko mylić. Mogę się mylić 
także co do mojej tezy. 

Natomiast jeśli Polska jest krajem postkolonialnym, to 
stosując teorię postkolonialną, powinniśmy bardzo uważać. 
Powinniśmy sprawdzić nie to, czy działa w stosunku do 
naszej rzeczywistości, tylko czy się falsyfikuje; czy nasza 
rzeczywistość daje podstawy do użycia tej metodologii. Nie 
zarzuciłbym więc kolegom, że nie czytają, ale powiedział-
bym: poszlibyście do biblioteki, poczytalibyście o historii 
Polski… To zajmuje sporo czasu, jest co poczytać!

Oczywiście, my, historycy, z lekką duszą wchodzimy 
na dowolne pola. Dlaczego? Dlatego, że Klio to najstar-
sza i największa z Muz! I to jest korona humanistyki. Tak 
my wierzymy, tak byliśmy uczeni, przynajmniej tak mi 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 247

się wydaje. I stąd lekko sobie wchodzimy w literaturę, 
religioznawstwo, socjologię i antropologię. Mówię z pełną 
otwartością, jako wybitny specjalista od doktryny św. Jana 
od Krzyża, od Słowackiego i jeszcze kilku innych rzeczy, 
które nie należą do profesji historyka. Mówię to z ironią, 
ponieważ oczywiście nie jestem specjalistą od żadnej z tych 
rzeczy, ale w różnych środowiskach uchodzę za takiego.

To jest jedna strona. Ryzyko, jakie stoi przed nami, polega 
na tym, że usiłujemy za pomocą pewnej teorii rozpoznać 
jakąś konkretną rzeczywistość, nie mając pewności, czy 
postępujemy w sposób stosowny. Mówiąc szczerze, jeżeli 
weźmiemy jakąś teorię, to zawsze się sprawdzi. Na zasa-
dzie: „Dajcie nam człowieka, a paragraf się znajdzie”. To 
znaczy: jeżeli weźmiemy tę czy inną teorię (i mamy dużo 
zręczności), to nam coś wyjdzie, jednak nie wiadomo co. 

Druga moja refleksja, jeśli mówimy o perspektywie, jest 
następująca: po pierwsze, powinniśmy próbować odpo-
wiedzieć sobie na pytanie: kiedy Polska? – cokolwiek by 
to znaczyło. Może inaczej: czy Rzeczpospolita była krajem 
kolonialnym? czy prowadziła ekspansję kolonialną? Sam 
to robiłem: porównanie ekspansji z XV, XVI i XVII wieku 
z ekspansją hiszpańską. Czy uzasadnia stwierdzenie, że to 
była taka sama ekspansja i że w związku z tym to, co w jej 
efekcie powstało, było tworem kolonialnym? Potem przy-
chodzi okres rozbiorowy i pytamy, czy dominacja pruska, 
rosyjska i austriacka na ziemiach byłej Rzeczypospolitej 
była dominacją kolonialną? Elementy ewidentnie były. Są 
badania, świadectwa (zwłaszcza w Poznańskiem i w Kró-
lestwie) w pierwszej połowie XIX wieku oraz z przełomu 
XIX i XX wieku. Zależność typu kolonialnego wydaje mi 
się uzasadniona. Co jednak z tego wynika? Jaka jest nasza 
konkluzja, jeśli chodzi o trajektorię wiekową?

Obawiam się, że bardzo często konkludujemy zbyt ła-
two: skoro kraj poddany presji, nie będziemy się spierać, 
czy Rosja była krajem kolonialnym w sensie narzucania 
swojej dominacji. Czy dominacja (kolejno idąc: Królestwo, 
Ziemie Zabrane, Zachodnie Gubernie i obszar od Kaukazu 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



248

po Władywostok), czy wszystkie ekspansje rosyjskie 
i ustalanie dominacji rosyjskiego państwa, etosu i kultury 
były tym samym procesem, tylko dlatego, że była to ta 
sama dynastia? A często ci sami urzędnicy, których jakaś 
część się wywodziła z polskich rodzin. Ilość generałów 
carskich polskiego pochodzenia jest imponująca. I z tym 
wchodzimy w niepodległość. Wtedy się okazuje, że kraj 
jest niepodległy, ale jest też na głębokiej peryferii i dziw-
nym trafem losu nie został w Wersalu potraktowany tak 
jak w Wiedniu. A mało brakowało. Uważam, że Andrzej 
Nowak napisał świetną książkę pod głupim tytułem. 
Nikt nas w Wersalu nie zdradzał, ponieważ nikt nie miał 
wobec nas żadnych zobowiązań; byliśmy potrzebni jak 
dziura w płocie w Europie powersalskiej. Jeśliśmy ocalili 
niepodległość, to po prostu dlatego, że stała się bardzo 
dziwna rzecz: mianowicie chłopi z trzech zaborów poparli 
niepodległość. Chociaż jeszcze bym się wahał, czy ich 
wszystkich można zakwalifikować jako polskich chłopów. 
Pięćdziesiąt lat przedtem byli carscy, imperialni i rżnęli 
panów, ile wlezie! Tymczasem w 1920 roku stanęli po 
stronie formacji, która im niewiele obiecywała i jeszcze 
mniej dała. Międzywojnie jest niebywale skomplikowaną 
sytuacją wewnętrzną i zewnętrzną. I na koniec, zostawiając 
wojnę na boku, przypomnę Mencwela. Profesor Mencwel, 
kończąc jeden ze swoich tekstów, w których rozważa 
problem polskiego antysemityzmu ludowego, nie wyrafi-
nowanych koncepcji czy jakichś walk lub intryg, zwraca 
uwagę, że granica występowania tego zjawiska pokrywa 
się z granicą pierwszej okupacji sowieckiej i niemieckiej…

Głos z Sali: Występowanie pogromów, jak rozumiem. 
Jan Kieniewicz: Tak, pogromy 1941 roku. Dokładnie 

wykazał, że na terenie, który przeszedł przez pierwszą 
okupację niemiecką tego nie było, a ludzie byli tacy sami, 
z identyczną silną pozycją endecji. Coś – mówi – w tym 
jest i stawia duży znak zapytania. Opisane jest to w książce 
pt. Rodzinna Europa po raz pierwszy. Ten tekst, już wcześniej 
zresztą drukowany, uważam za bardzo instruktywny 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 249

i warty głębokiej analizy z dowolnego punktu widzenia. 
Czy do epoki po 1945 roku podejście postkolonialne 

przynosi nam jakieś efekty, czy nie? Ja naprawdę nie umiem 
odpowiedzieć na to pytanie, choć szukam odpowiedzi od 
lat. Próbowałem zestawić ze sobą to, co nazywam sytuacją 
totalitarną, z sytuacją kolonialną i wychodzi mi, że są duże 
analogie i bliskości. Ale co z tego wynika? Nie umiem teraz 
dokładnie wyartykułować. Dwukrotnie podchodziłem do 
próby uzyskania finansowania na badanie problemu pol-
skiego przekształcenia i dwukrotnie go nie dostałem. Czy 
będę miał siłę podejść jeszcze raz? Tego jeszcze nie wiem. 
W każdym razie uważam temat za całkowicie otwarty. Nie 
jest żadnym wyjściem mówienie: „Jacy byliśmy, tacy byli-
śmy, ale walczyliśmy i obaliliśmy!”. Nie pora się skarżyć, 
że „wybili panie, wybili te zęby”, i nie pora też udawać, 
że cały naród jak jeden mąż stał i walczył z komuną. Bo 
ani walczył, ani stał! Tylko było bardzo niedobrze. Tezę 
o rozpadzie więzi narodowej postawiłem w 1987 roku 
w druku i uważam, że od trzydziestu lat jest gorzej, niż 
było wtedy, jeśli chodzi o wydajność więzi narodowej. 
I im donośniej rozlega się krzyk „Naród! Naród!”, tym 
bardziej to dla mnie nie znaczy „Polska! Polska!”. Słowac-
ki już to zauważył, że szli, krzycząc, a potem zapomnieli 
tego wyrazu na ustach. W związku z tym refleksja: nie 
wystarczy krzyczeć. 

Pytam o perspektywę. Jeżeli mamy z postkolonializmu 
wyciągnąć pożytek dla naszych dyscyplin, dla humanistyki, 
to musimy sobie odpowiedzieć na pytanie: gdzie jesteśmy 
z całym tym badaniem? w jakiej Polsce? I nie na podstawie 
przyłożenia modelu do rzeczywistości, tylko odwrotnie: 
trzeba zbadać rzeczywistość, żeby móc odpowiedzieć na to 
pytanie. Z tego powodu sądzę, że ta debata powinna nas 
niebywale mocno „nakierować”, to znaczy, że wszystkie 
badania, które są do tej pory prowadzone, są niebywale 
użyteczne, i możemy sobie powiedzieć, że owszem, to 
prawda, już czterdzieści lat minęło od czasu, kiedy to 
była nowalijka. Ale nie chodzi o to, że musimy nadrobić  

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



250

zaległości. Chodzi o to – jak napisała pani profesor Łukaszyk 
– żeśmy tego nie przeboleli. Tu nie ma kogo przepraszać, 
po prostu są lekcje do odrobienia, moim zdaniem. Mnóstwa 
rzeczy nie umiemy sobie jasno postawić. 

A ostateczna lekcja moim zdaniem jest taka, że studia 
postkolonialne mają przed sobą jedną ogromną szansę. Mo-
głyby one przyczynić się do postawienia bardzo prostego 
pytania: dlaczego ten kraj – dwadzieścia pięć lat po prze-
łomie – ciągle jest krajem peryferyjnym? Tu rzeczywiście 
nie chodzi o skalę produktu narodowego na głowę brutto. 
Dlaczego przekształcenie Polski do tej pory nie zostało 
zakończone i zamknięte? Dlaczego wikłamy się ciągle 
w te same problemy tożsamościowe co przed dwudziestu 
pięciu, czterdziestu i pięćdziesięciu laty? A ta lekcja jest 
w moim przekonaniu lekcją przyszłości! Wydawało mi się, 
że podejście postkolonialne ma ogromną zaletę, właśnie 
dla tej racji, którą przedstawiłem na początku. Przychodzi 
z zewnątrz, wywodzi się z obcego przykładu. Spróbujmy 
zaproponować nie niepostkolonialne spojrzenie na Polskę, 
tylko polskie spojrzenie na postkolonializm. Jak my to z do-
świadczenia ostatnich co najmniej piętnastu lat oceniamy? 
Co my jesteśmy w stanie powiedzieć światu o podejściu 
postkolonialnym po zderzeniu go z naszą rzeczywistością? 
Nie żeby się załapać, ale po to, aby wyraźnie uzmysłowić 
sobie sytuację, w jakiej jesteśmy. Taka była moja myśl 
w związku z tą debatą i przepraszam, że nieprzyzwoicie 
przeciągnąłem czas mojej wypowiedzi. Dziękuję. 

Marek Konarzewski: Dziękuję bardzo. Przypomnę tylko 
temat: „Postkolonializm a sprawa polska”, jak rozumiem 
z pierwszej wypowiedzi, jeszcze uwikłana ideologicznie, 
żeby trudniej. Wobec tego oddaję głos państwu, czekam 
na pytania.

Aleksandra Sekuła: Jestem z wykształcenia histo-
rykiem literatury, ale chciałabym wesprzeć głos pana 
Ayura. Zastanawiając się nad miejscem Polski, należy 
zwrócić uwagę na jej usytuowanie między Wschodem 
a Zachodem. To znaczy na nasze poczucie niedocenienia, 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 251

nienadążania, kompleksów, wszystko, co się pojawia w tej 
debacie, jest poczuciem ustawionym twarzą ku Zachodowi. 
Pytając o miejsce Polski, należałby widzieć nas pomiędzy 
Wschodem i Zachodem, dlatego że dla krajów takich jak 
Ukraina, czy innych krajów na wschodzie, Polska jest da-
lekim zachodem. Cytuję w tej chwili. Z jakiegoś powodu 
nie liczymy się z tym. 

Zajmowałam się romantyzmem, zatem moja robocza od-
powiedź jest taka: mamy wyrobioną tradycję lekceważenia 
tego, co wschodnie. Padło tutaj takie sformułowanie, o na-
szym wkładzie w orientalizację Rosji. Uważam, że należy się 
nad tym zastanowić. W naszej świadomości zepchnęliśmy 
Rosję, też w naszej refleksji – także historiozoficznej – da-
leko w głąb Azji, a Azję traktujemy w takim układzie jako 
tę kulturę, do której nie aspirujemy, od której uciekamy, 
wobec której jesteśmy przedmurzem – i murem w ogóle 
– i to jest nasza romantyczna tradycja. Moim zdaniem 
miejsce Polski jest pomiędzy. Uważam, że należałoby od 
nowa podjąć refleksję nad tym, dlaczego można było robić 
karierę w przemyśle rosyjskim – mówię o czasach przed 
I Wojną Światową – można było robić karierę w armii ro-
syjskiej i nie było z tym problemu. A dlaczegóż właściwie 
nie mielibyśmy pisać po rosyjsku? To jest ten kazus: „My 
Irlandczycy piszemy po angielsku i jest w porządku”. No 
właśnie, to jest do przemyślenia. Tyle chciałam powiedzieć, 
jeśli chodzi o nasze miejsce „pomiędzy”. 

I jeszcze jedno. Według mnie, Rzeczpospolita była 
krajem kolonizującym. Chciałabym przeczytać porządną 
książkę historyczną, która by polemizowała z tą tezą, 
a nie odrzucała jej po prostu. A widać to, że była takim 
krajem, po wzorcach. To znaczy, że nasze wzorce – wzorce 
polskie – zostały zaszczepione w krajach podbitych przez 
nas, natomiast my przez lata zaborów raczej wzorów kul-
turowych rosyjskich nie przyjęliśmy. Uważam, że to jest 
taka teza, którą można by było roboczo przyjąć. Myślałam 
jeszcze o tym naszym kompleksie peryferyjności wobec 
Zachodu, że za nim tkwi – w moim przekonaniu i na pod-

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



252

stawie moich badań – takie zawiedzione przeświadczenie, 
że powinniśmy być imperium równym innym imperiom. 
I to imperialne marzenie zdobyliśmy dzięki Unii z Litwą 
Witolda i to jest moment narodzenia idei Polski od morza 
do morza. Takie chciałam zarysować z mojego punktu 
widzenia stanowisko Polski. Dziękuję.

Jan Kieniewicz: Ja tylko dosłownie kilka słów w od-
powiedzi. Pozwoliłbym sobie zalecić pani książkę, którą 
napisałem, Spotkania Wschodu. Próbuję tam przedstawić 
pogląd sprzeczny z tym, co pani mówi, jako punkt wyjścia. 
Nie miejsce tu, żeby rozważać szczegółowo fakt, że jeżeli 
coś podbijaliśmy, to Ruś Czerwoną w XIV wieku. A po-
tem to już nie była konwencja podboju, a ilość osadników 
polskich, która się zruszczyła i przeszła na prawosławie 
jest dosyć znaczna. Osadnictwo z ziem centralnej Polski 
na Ukrainie niekoniecznie prowadziło do polonizacji tych 
ziem. Odwrotnie. Bojarzy ruscy po pewnym czasie przyj-
mowali a to katolicyzm, a to kalwinizm, aż w końcu nawet 
język, choć nie było presji. I tak wszyscy, którzy chcieli się 
liczyć, musieli mówić po łacinie. 

Ja bym się tutaj bardzo opierał przed tezą o tym, że 
cierpimy na kompleks braku imperium. Może nie chce-
my się przyznać do tego, że przegraliśmy walkę z Rosją 
o dominację między Bałtykiem a Morzem Czarnym? Do 
tego się przyznać nie chcemy! Ale nie przyznajemy się do 
tego w głupi sposób: próbujemy udowodnić, że nie było 
żadnej Rzeczypospolitej albo próbujemy udowadniać, że 
była mocarstwem. Jedno i drugie wydaje mi się niezgodne 
z faktami. Nie chcemy się przyznać do tego, że przez trzy-
sta lat toczyliśmy walkę o to, kto będzie panował między 
morzami. Tę walkę przegraliśmy, ale to nie jest argument 
na rzecz tego, żeby powiedzieć, że powinniśmy sobie za-
fundować absolutyzm i gdybyśmy wybrali Iwana na tron 
polski w swoim czasie, to byśmy lepiej na tym wyszli. 
Obawiam się, że to są zbyt prezentystyczne idee. Polacy 
w carskiej służbie robili karierę, ale (może z małymi wyjąt-
kami) nie były to szczęśliwe kariery… Może Grąbczewski, 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 253

chociaż nie jestem do końca pewien. Ale na pewno nie 
Witkiewicz i dziesiątki innych ludzi. Karierę w przemyśle 
rosyjskim można było robić, ale gdzie? Na dalekim hin-
terlandzie rosyjskim. Na Syberię polskich osadników nie 
trzeba było wywozić, jechali po dobroci, bo dostawali tam 
ziemię, wolnizny i przywileje. Kościół mogli zbudować. 
Ale na terenie Ukrainy czy Białorusi człowiek z wyższym 
wykształceniem nie tylko nie mógł sobie kupić majątku, ale 
nie mógł też zajmować kierowniczego stanowiska. Mógł 
być najlepszym w okolicy lekarzem, ale w szpitalu mógł 
być najwyżej zastępcą dyrektora. Opowiadam rodzinne 
historie, takie są realia, stąd czasem się o coś spieram. 

Byłbym niesłychanie ostrożny, proszę pani. Funkcjo-
nujemy w sferze rzeczy, których uczyliśmy się w szkole, 
które są jednym, nieskończonym stereotypem i zawraca-
niem głowy. Straszne jest to, czego uczy się w szkołach, 
ale nie od wczoraj. Od pięćdziesięciu lat. Program nauki 
historii w szkole od dawna jest dużo gorszy niż ten, któ-
ry ja też przerabiałem, kiedy uczyłem się z sowieckich 
podręczników. Tylko moi nauczyciele byli przedwojenni 
i uczyli mnie „lewą ręką” czegoś innego, niż było napisane 
w podręczniku przetłumaczonym z języka rosyjskiego. 
Uczęszczałem do szkoły stalinowskiej w latach czterdzie-
stych i pięćdziesiątych… „Panie profesorze, czy może mi 
pan polecić jakąś książkę prawdziwą o historii Polski? 
Bo to, co czytam, to całkiem się nie zgadza z tym, czego 
się uczyłem w przedwojennej szkole”. Ale przedwojenna 
szkoła też uczyła zideologizowanego obrazu. W związku 
z tym historyk, który chciał być zgodny z sumieniem 
i warsztatem, nie miał lekko w latach siedemdziesiątych 
i osiemdziesiątych, ponieważ z jednej strony miał oficjal-
ną wykładnię, którą trzeba było kontestować na każdym 
odcinku, a z drugiej strony miał żądanie vox populi, który 
mówił: „Uczcie nas tak, jak naszych ojców uczyli w przed-
wojennej szkole”. A to też była zideologizowana i spolity-
zowana wersja historii, w ten lub inny sposób. No i co ma 
zrobić biedny historyk, który chciałby być realistą? Bardzo 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



254

niepokoi mnie to, że pozostajemy ciągle wyspecjalizowani 
w swojej dziedzinie i jesteśmy niewolnikami pojęć, które 
wpojono nam w szkole. A te pojęcia niewiele się zmieniły 
w gruncie rzeczy. 

Agnieszka Kolasa-Nowak: Chciałam zadać pytanie 
panu profesorowi Zaryckiemu. Rozumiem, że perspektywa 
postkolonialna jest tutaj narzędziem do tego, żeby rozwijać 
pewien sposób rozumienia, interpretacji, większości zjawisk 
bardziej współczesnych niż historycznych. Tutaj historia jest 
rozumiana tylko jako pewna droga, ścieżka zależności, ale 
pytanie dotyczy współczesności. Szczególnie zainteresowało 
mnie to, że mamy spór między tym, czy kooperować, czy 
budować strategię oporu – taką czy inną – oraz że trudno 
określić, która strona jest tą, w imieniu której się występuje. 
Pytanie jest takie: czemu może służyć ta inspiracja post-
kolonialna? Czemu ona służy w sensie poznawczym? Co 
nam może dać, ale także z tym krytycznym potencjałem. 
Jakby pan to widział? W jaki sposób krytyczny potencjał 
mógłby być, czy też nie mógłby być, zastosowany w refleksji 
akademickiej, a może także pozaakademickiej? Bo ta myśl, 
że trudno określić, która strona jest słabsza, czyli broniona, 
jest jakąś myślą, ale czy z tego da się wyprowadzić jakiś 
sposób myślenia dalej? Dziękuję. 

Tomasz Zarycki: W mojej intencji ta myśl była refleksją 
empiryczną. Trudno określić subiektywnie. Założenie jest 
takie, że jeśli się w końcu uda albo ktoś ma przekonanie… 

Agnieszka Kolasa- Nowak: Ale czy to jest przekonanie 
tych subaltern studies, czyli właśnie tych wykluczonych? 

Tomasz Zarycki: Nie jestem przekonany, czy jest jakiś 
jeden sposób używania teorii postkolonialnej. I nawet nie 
uważam, że jeśli się zgodzimy co do tego, która ze stron 
jest słabsza, a która silniejsza, to możemy krytykować tylko 
tę silniejszą, a nie możemy krytykować słabszej. Uważam, 
że każdy ma prawo do przyjęcia swojej perspektywy i po-
wiedzenia: „Chociaż ta strona jest może słabsza, ale ma 
pewną siłę i nad pewnym obszarem lokalnym dominuje. 
Dlatego ja będę ją krytykował”…

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 255

Agnieszka Kolasa-Nowak: To daje rozpoznanie tego 
pola; pytanie brzmi: co to ostatecznie daje? 

Tomasz Zarycki: Przede wszystkim w moim przeko-
naniu teoria postkolonialna nie jest lepsza lub gorsza od 
wielu innych. Tak jak język angielski niekoniecznie lepiej 
opisuje i wyraża różne rzeczy, którymi się zajmujemy, ale 
ze względu na pewien historyczny zbieg okoliczności jest 
teraz lingua franca. Teoria postkolonialna nie jest lingua 
franca, ale jest jednym z wpływowych i rozpoznawanych 
języków. Być może profesor Kieniewicz ma rację, że 
nie pasuje i że jest tu zupełnie z innego kontekstu. Ale 
dla mnie argumentem nie jest to, czy powstała, czy nie 
powstała w naszym kontekście. To jest schemat pojęć, 
które są zrozumiałe poza granicami naszego kraju, bez 
względu na to, czy odnosimy się do nich pozytywnie czy 
negatywnie, reformułujemy je czy krytykujemy. Ta teoria 
umożliwia komunikację, a więc wypowiedzenie czegoś, 
w szczególności problemów zależnościowych, które my, 
jako kraj mocno peryferyjny, ciągle mamy. W ten sposób 
możemy za jej pomocą jakoś próbować komunikować te 
nasze traumy. 

Jeszcze jedno zdanie w sprawie podniesionej przez 
panią Sekułę. Zgadzam się, że kwestia położenia Polski 
między Rosją a Zachodem jest niezbędna do zrozumienia 
tego, co się u nas dzieje. Ale myślę, że do tego trzeba do-
dawać jednak, że Rosja też jest państwem peryferyjnym. 
Teraz wyszła książka Wiaczesława Morozowa6 o Rosji jako 
subaltern empire. W Rosji dyskutuje się obecnie nad tym, 
że Rosja jest lokalnym imperium, że jest krajem wpływa-
jącym, ale przegrała i jest peryferyjna – w stosunku do 
Zachodu jest krajem zdominowanym. Sądzę, że dużą część 
naszej rusofobii – czy jak to nazwać – niechęci, pewnego 
poczucia wyższości wobec Rosji można tłumaczyć naszą 
reprodukcją globalnie wygenerowanych obrazów Rosji. 

6 V. Morozov, Russia’s Postcolonial Identity. A Subaltern Empire in 
a Eurocentric World, Palgrave, 2015.

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



256

Zachodnie stereotypy na temat Rosji wyrażamy bardziej 
emocjonalnie. Podkreślając, że w stosunku do Zachodu to 
ona jest zdominowana, sami jako peryferie mamy nadzieję, 
że to nas jakoś dowartościuje. I tak bym tłumaczył, tym 
samym mechanizmem, problemy z nacjonalizmem czy 
niechęcią do obcych – w szczególności z Bliskiego Wscho-
du. Nie jestem oryginalny, stwierdzając, że w Środkowej 
Europie ta niechęć nie może być usprawiedliwiana, nato-
miast może być częściowo tłumaczona jako peryferyjna 
próba dowartościowania się poprzez wyrażone na głos 
zdeprecjonowanie tych jeszcze niżej stojących w hierarchii. 
Ale hierarchii, którą nie my tworzymy, tylko globalne 
struktury. Część społeczeństw Środkowej Europy próbuje 
niefortunnie się dowartościować tym potępianiem czy to 
Rosjan, czy uchodźców, czy kogo tam jeszcze, kto stoi ni-
żej w obiektywnie wytworzonej – ale nie wyłącznie przez 
naszą wyobraźnię – zachodniej hierarchii. 

Claudia Snochowska-Gonzalez: Chciałam zadać py-
tanie, wychodząc od tej zgody na uznanie Polski za kraj 
peryferyjny czy półperyferyjny. Powiedzmy, że panuje co 
do tego zgoda, ale zarazem jest też tak, że to my mamy 
takie firmy odzieżowe, które zlecają szycie w Banglade-
szu i to my wysyłamy żołnierzy do Iraku i Afganistanu. 
Mamy też agencję Frontex na naszej wschodniej granicy. 
Mogłabym dłużej wymieniać rozmaite fakty z naszego 
życia społeczno-politycznego, które każą jednak ten nasz 
status peryferyjny zakwestionować. Bardzo chciałam pro-
fesorowi Kieniewiczowi podziękować, za to że przywołał 
wielkiego nieobcego w naszej rozmowie, czyli kapitalizm. 
Czy to nie jest tak, że właśnie odnosząc się do globalnej 
siły kapitalizmu, który jest bezalternatywny, powinniśmy 
jakoś przeformułować kategorie, którymi się w tej chwili 
posługujemy? Kategorie dzielące na kategorię kolonizującą 
i kolonizowaną? Czy to nie jest tak, że powinniśmy zasta-
nowić się nad tym, co to znaczy, że kiedy ktoś zaczyna 
czytać teksty o polskim postkolonializmie, to spotyka się 
przede wszystkim z przeświadczeniem, że Polska była 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 257

kolonizowana przez Rosję? Biorąc pod uwagę tę rzeczywi-
stość kapitalistyczną, należałoby jakoś się nad tym głębiej 
zastanowić i przewartościować.

Jan Kieniewicz: Ja bym powiedział tak, oczywiście 
w szalonym skrócie. Dominantem w ostatnich dwustu 
pięćdziesięciu czy trzystu latach w sensie fizyczno-poli-
tycznym była Rosja. Czy to była Rosja Piotra, Katarzyny, 
czy Lenina i Stalina, wszystko jedno. Ona była tą siłą, która 
dominowała. Natomiast uzależnienie, którym zajmuje się 
teoria postkolonialna, zostało ulokowane w inną stronę 
– w stronę Zachodu. Ten kraj, czyli Rosja, rusyfikował, 
tak jak inny germanizował, i być może, gdyby to trwało 
jeszcze pięćdziesiąt lat, sprawa byłaby przegrana. O sile 
oddziaływania kultury rosyjskiej dostatecznie dużo napi-
sano. Miłosz bardzo wnikliwie podawał, co w kulturze 
rosyjskiej jest tak silnego, że przyciąga Polaków. Polacy się 
rusyfikowali w stopniu kolosalnym. Rusofobia Polaków to 
jest bardzo nieścisłe pojęcie, tak jak rusofilia. Czy każdy 
człowiek, który lubi rosyjską literaturę, jest rusofilem? Czy 
każdy człowiek, który przypomina, co Rosja Polakom zro-
biła przez stulecia, jest rusofobem? Ani jedno, ani drugie. 
To nie jest tak dokładnie, że my należymy do centrum, 
ponieważ jesteśmy w strukturach politycznych i wojsko-
wych Zachodu. Jeżeli weźmiemy the West and the Rest, to 
oczywiście jesteśmy w tej reszcie, nie tylko z powodów 
ekonomicznych. Patenty, koncepcje, gdzie się tworzy myśl… 

Głos z sali: Ekonomia. Patenty to są pieniądze, a nie 
myśl. 

Jan Kieniewicz: Dobrze, ale do patentów potrzebna jest 
myśl. Jak u nas jest jakaś myśl, to się ją sprzedaje. 

Głos z sali: To się ją kupuje; do świata się ją ściąga. 
W ciągu dwóch lat można patent mieć. 

Jan Kieniewicz: Tak czy owak, to nie jest tak prosto, 
że my należymy do świata zachodniego, skoro jesteśmy 
członkiem Unii Europejskiej i Paktu Północnoatlantyckiego. 
Mamy z tego powodu rozmaite obowiązki, które się mogą 
podobać albo nie. Natomiast to nas nie lokuje w centrum 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



258

– nie należymy do ścisłego kręgu decyzyjnego, nie my 
decydujemy o losach – a to jest kwestia jądra, kwestia, 
kto decyduje o przyszłości. Jeszcze głębsza sprawa polega 
na tym, żebyśmy nie tylko stwierdzili, że nie należymy, 
ale żebyśmy w to uwierzyli i polubili. Tak jak u Orwella: 
pokochał Wielkiego Brata. Polubiliśmy nasz ciepły stan 
podporządkowania i to jest nasza peryferyjność, przede 
wszystkim. Albo się zdobędziemy na to, że zmienimy tożsa-
mość, albo pozostaniemy tu, gdzie jesteśmy od trzystu lat.

Tomasz Zarycki: Trzeba widzieć kluczowe znaczenie 
aspektu ekonomicznego. To nie kwestia czyjejś złej woli, 
ale naszej pozycji ekonomicznej, która jest taka, a nie inna 
i praktycznie nie zmieniła się od dwustu lat. Przykłady, 
które pani podała, są anegdotyczne. Statystycznie produkcja 
tych kilku firm odzieżowych w Bangladeszu – czy gdzieś 
indziej – jest niszowa. To jest jeden z dwóch sektorów, 
który osiąga jakąś międzynarodowość w Polsce. Pozycja 
polskiej gospodarki – większości polskiej gospodarki – jest 
całkowicie podporządkowana, nie ma żadnych zasobów 
kapitałowych w tym kraju.

Głos z sali: Poza węglem! 
Tomasz Zarycki: Wyrwany z kontekstu przykład żoł-

nierzy na Bliskim Wschodzie raczej potwierdza, że to taka 
symboliczna próba załapania się. A w momencie, gdy 
pojawia się sprzeciw i niezgoda z tą mainstreamową linią 
polityczną w Europie, są sugestie, że wszystkie zabawki 
można zabrać. Dostaliśmy je, bo byliśmy dobrymi ucznia-
mi, a w momencie, kiedy mamy jakieś zastrzeżenia, to 
się nam przypomina, że fundusze strukturalne i tak dalej 
nie były dawane po to, żebyśmy mogli robić, co chcemy. 
Kapitałowa pozycja Polski jest tym, co przesądza naszą 
pozycję i oddziałuje na wszystkie inne wymiary. Nie mamy 
żadnego pola manewru. Ewentualnie można mieć nadzieję, 
że kolejny wielki kryzys całkowicie nas nie zmarginalizuje 
i że zdołamy zachować to, co mamy. 

Marek Konarzewski: Bardzo proszę skracać teraz wy-
powiedzi, zmierzamy ku ostatniemu punktowi programu. 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 259

Krzysztof Gajewski: Słucham tej dyskusji z rosnącym 
przerażeniem i przestaję wierzyć własnym uszom. Zacznę 
od tego, że narracja – którą państwo profesorowie przedsta-
wiają – o tej nieudanej, niezrealizowanej ambicji mocarstwo-
wej, jest właśnie narracją, którą lansują podręczniki szkolne. 
Nie wiem już od ilu pokoleń. Pan profesor na koniec rze-
czywiście bardzo trafnie zauważył, że jest to skutek tego, 
że ta narracja i przekonanie o naszej peryferyjności nam się 
bardzo spodobało. Całkowicie się z tym utożsamiliśmy i to 
jest nasz rodzaj tożsamości. Mnie się natomiast wydaje, że 
peryferie są tam, gdzie mieszkańcy myślą, że są to peryferie, 
gdzie jest przekonanie, że jestem „peryferiuszem”. Zamiast 
podręczników historii polecałbym raczej lekturę Gombro-
wicza, który próbował wskazać, że to, że się żyje w tej 
kulturze drugorzędnej, to jest właśnie, być może, ten atut. 

Przywołując jeszcze klasyków teorii postkolonialnej, na 
przykład bell hooks: jej tekst Margines jako miejsca radykal-
nego otwarcia się7 doskonale wpisuje się w te konstatacje 
gombrowiczowskie. Ona pokazuje, że historycznie ugrun-
towane centra: Paryż, Nowy Jork to są właśnie miejsca, 
gdzie ten dyskurs jest na tyle konserwatywny, że jedyna 
możliwość wypowiedzenia się to usytuowanie się w po-
zycji peryferyjnej. 

Również nie do końca przekonuje mnie ten argument 
z ekonomią. Ekonomistą nie jestem, ale zdarzyło mi się 
jeździć po Europie, wykonać trasę z Warszawy na Korsykę, 
co gorąco polecam wszystkim. Wtedy, ku zaskoczeniu, mo-
żemy się zorientować, że niestety na całej trasie najlepsze 
drogi są w Polsce, jak również, autentycznie, autostrady, 
obsługa na stacjach i tak dalej. To jest przywilej tych, 
którzy przybyli później, ponieważ cała ta infrastruktura 
europejska powstała jakieś trzydzieści lat temu, a u nas 
później, więc mamy profity z tego powodu. 

7 bell hooks [ps. Gloria Jean Watkins], Margines jako miejsce radykal-
nego otwarcia, przeł. Ewa Domańska, Literatura na Świecie 2008, nr 1-2, 
s. 108-117 (przyp. red.).

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



260

Jeśli chodzi o teorię postkolonialną, to wydaje mi się, że 
mamy czasy, kiedy ona może się rozwijać doskonale, jeśli 
tylko odpowiednio ją zinterpretujemy. Mam wrażenie, że 
nie jest to teoria, tak jak próbujemy ją tu przedstawić, która 
miałaby charakter empirycznej, opisującej pewien stan rze-
czywistości; jest to metodologia badania dyskursu, strategia 
krytycznego badania dyskursu. Wskazałbym na takie dwa 
jej główne założenia, które, wydaje mi się, są najbardziej 
odkrywcze. Przede wszystkim kwestia subalterna, który 
jest pozbawiony głosu, i pisanie o nim jak o kimś jakby 
z zewnątrz, bez pytania się go, co on na ten temat sądzi. 
I, ogólnie rzecz biorąc, to jest teoria, która opisuje rodzaj 
dyfuzji kulturowej. Drugim elementem byłoby to, że ta 
dyfuzja kulturowa nie odbywa się bynajmniej na zasadzie 
przemocy ekonomicznej czy wojskowej. W moim przeko-
naniu istotą teorii postkolonialnej jest podporządkowany 
subaltern. To on sam jakby dobrowolnie poddaje się od-
działywaniu kulturowemu. To są dwa spostrzeżenia, ważne 
dla teorii postkolonialnej i wydaje mi się ona aktualna. 
Pamiętam, jak w liceum czytaliśmy Jądro ciemności Conrada 
jako klasykę literatury światowej i wszyscy raczej czytali 
to ze zrozumieniem i zachwytem. Ja dopiero po lekturze 
Saida sobie uświadomiłem, jak bardzo rasistowska i jak 
bardzo nie do zaakceptowania jest ta literatura. Dziękuję. 

Jan Kieniewicz: Ja tylko bardzo bym protestował prze-
ciwko przypisywaniu Jądru ciemności tendencji rasistowskiej. 
Są takie książki, są takie teksty, ale nie są one mądre. Trzeba 
się jednak dobrze wczytać w to, co Conrad chciał powie-
dzieć o horrorze. To jednak jest głęboko, powiedziałbym, 
i całkiem na odwrót! Ale interpretacje mogą być różne. 

Michał Buchowski: À propos kwestii: Polska, Wschód, 
Zachód…. Jeśli o tym mówimy, to bezustannie powielamy 
schematy i lokujemy się między Wschodem a Zachodem. 
Może w pewnym sensie spróbowałbym zrobić tak po he-
geliańsku rozumiane odwrócenie i postawić tezę, że my 
jesteśmy w centrum, a tam są peryferie. Z jednej strony 
jest peryferia, którą nazywamy Wschodem, a z drugiej 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 261

ta, którą nazywamy Zachodem. Nie wiem… Dla ludzi 
w Poznaniu Warszawa to jest Orient. Oczywiście to też 
jest wyraz prowincjonalizmu… 

A teraz, skoro za chwilę będziemy już uciekać, pozwolę 
sobie na dowcip, który najlepiej tę kwestię podsumowuje. 
Czy państwo wiedzą, jaka jest najlepsza rzecz w Warszawie? 
Pociąg do Poznania. Także tutaj wchodzi to rozwiązanie: 
Wschód – Zachód. 

I jeszcze jedno. Sprowadzanie naszych problemów do 
podstawowych kategorii ekonomicznych lub kulturowych 
jest być może już post factum, jako że w tej chwili centrum 
ekonomiczne świata przenosi się do Chin, Japonii… 

Kilka głosów: To Hania powiedziała… 
Michał Buchowski: Nie wiem… To Hann? Ale ja go tu 

nie widzę… [ogólna radość] Przepraszam… Natomiast takie 
samoprowincjonalizowanie się sprowadza się do czegoś, 
co Michael Herzfeld nazwał kryptokolonializmem. 

Jan Kieniewicz: Z tym, że to jest trochę tak, że będziemy 
w centrum, jak się tam usytuujemy. To jest kwestia pew-
nych decyzji świadomościowych, możemy je postulować, 
ale nie my o tym decydujemy. 

Głos z sali: Dlaczego? Jesteśmy pozbawieni decyzyj-
ności? 

Jan Kieniewicz: Nie, jesteśmy pozbawieni wpływu – 
należymy do grupy, która nie ma żadnego wpływu na 
rzeczywistość. 

Głos z sali: Jakiego rodzaju? Rozumiem, że za PRL-u mo-
gliśmy mieć to poczucie, bo nie mogliśmy przeczytać 
wszystkiego, napisać wszystkiego… 

Jan Kieniewicz: Nie, za PRL-u coś się mogło się nam 
najwyżej wydawać…

Głosy z sali: Jak to! To niemożliwe! Inteligencja może 
wszystko!

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



262

Podsumowanie

Marek Konarzewski: Proszę państwa, patrzę na zegarek, 
przekroczyliśmy już nieznaczenie czas przeznaczony na ten 
punkt, tak że bardzo dziękuję i rozumiem, że będzie teraz 
dobry moment na to, żeby podsumować w gronie osób, 
które miały przyjemność prowadzić poszczególne panele. 

Krzysztof Brzechczyn: Wydaje mi się, że kwestia 
peryferyjności Polski czy Europy Środkowej jest zawsze 
relatywna. Możemy się postrzegać jako część Zachodu – 
czy może jesteśmy postrzegani jako część Zachodu – ale 
z perspektywy, powiedzmy afrykańskiej, południowoame-
rykańskiej czy azjatyckiej. Widzimy, że ten Zachód jest 
pewną jednolitą całością i strukturą. Jeżeli my będziemy 
myśleć, że jesteśmy częścią Zachodu, czy to znaczy, że 
się tą częścią stajemy? Czy to jest tylko kwestia percepcji 
i myślenia? Wydaje mi się, że nie do końca. 

Tutaj trzeba było by odróżnić kilka wymiarów tych zależ-
ności. Mamy wymiar polityczny i w tym wymiarze Polska 
jest częścią NATO. Mamy kwestie zależności kulturowej, 
tutaj oczywiście wiele zależy od kreatywności, od indywidu-
alnej siły przebicia, publikowania w języku angielskim czy 
w innych językach. Mamy też kwestię zależności umysłu 
i zależności ekonomicznej. Te zależności są niestety bardzo 
twarde. Niezależnie od tego, co o sobie myślimy. Tutaj 
bardzo przekonująco powiedział pan profesor Zarycki, że 
sytuacja Polski po roku 1989 jest, jaka jest. Dowodem tego 
jest – wbrew pozorom – kwestia imigrantów, którzy do 
Polski nie walą drzwiami i oknami. Oni wiedzą, że lepsze 
warunki oferują im Niemcy, kraje skandynawskie… Z punk-
tu widzenia mieszkańców krajów Bliskiego Wschodu czy 
Afryki Północnej Polska niestety jest krajem peryferyjnym. 
Teraz pojawia się kwestia: w jaki sposób stosować te kate-
gorie, tradycje studiów postkolonialnych? Czy to można 
zastosować do historii Polski? Byłbym ostrożny w takim 
bezrefleksyjnym, mechanicznym stosowaniu tych pojęć 
i kategorii. Choćby z tego powodu, że te kategorie pojęcio-

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 263

we były – czy są – używane na terenie literaturoznawstwa 
i przeszły z tej dziedziny nauki. Każda nauka dysponuje 
różnymi typami pojęć. Zaryzykowałbym takie stwierdzenie, 
że te pojęcia, które stosuje się w literaturoznawstwie, są 
jakby bardziej rozmyte, używane w trybie metaforycznym. 
Z kolei historycy, czy przedstawiciele nauk społecznych, 
dysponują pojęciami analitycznymi, eksplikacyjnymi. Przy 
okazji stosowania i transferu pojęć trzeba zwracać uwagę 
na tę różnicę metodologiczną. Dowodem na to mogą być 
na przykład losy jednej z pierwszych książek na temat 
kolonializmu. Myślę tutaj o książce profesora Kieniewicza 
Od ekspansji do dominacji. Próba teorii kolonializmu. Ta książka 
wyszła w 1986 roku i właściwie w tym renesansie studiów 
postkolonialnych ona nie została zauważona, jest średnio 
odczytywana, a może nie jest wcale. Ale to też wynika 
z tych różnych tradycji, z tego, że studia postkolonialne 
przeszły z innej dziedziny nauki. 

Jeszcze jedna uwaga. Czy kategorie postkolonializmu 
można stosować do współczesnej sytuacji Polski? Znala-
złem szereg czasopism, lokujących się poza mainstreamem, 
jak Nowa Konfederacja czy Nowy Obywatel, w których się 
wykorzystuje teorię postkolonialną do opisu współczesnej 
sytuacji Polski. Można rozważać, w jakim stopniu byłoby 
warto zastanowić się nad studiami postkomunistycznymi, 
które byłyby alternatywą czy jakimś wariantem studiów 
postkolonialnych. Dziękuję. 

Dorota Kołodziejczyk: Zacznę od nawiązania do 
przedmówcy. Myśleliśmy prawdopodobnie, że w jakimś 
stopniu debata się rozszczepi na opcje konserwatywne 
i te niekonserwatywne. Wydaje mi się, że jest o wiele 
ważniejsze, by zauważyć, że mamy bardzo poważny 
problem z interdyscyplinarnością. Nie chodzi o praktykę, 
ale o zrozumienie i dialog. Mówimy różnymi językami 
i w każdym z tych języków postkolonializm przyjmie 
nieco inną formę – według profesora Zaryckiego postko-
lonializm jest językiem bardzo hybrydowym, jeśli chodzi 
o jego początki. Ciekawe są genealogie postkolonializmu, 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



264

ponieważ gdybyśmy przyjrzeli mu się teraz – a już wiele 
osób to robiło, nawet ja coś takiego kiedyś robiłam – to 
wtedy można by odpowiedzieć na wątpliwości profesora 
Kieniewicza: skoro postkolonializm nie był generowa-
ny tutaj, to jest zewnętrzny wobec tej rzeczywistości. 
Tutaj jest taka sugestia, że postkolonializm jest gdzieś 
rdzenny. Właśnie jest to nieprawda! Jest to teoria, która 
była z założenia w sposób zupełnie niewstydliwy rewo-
lucyjna i stąd czerpała swoją siłę, a potem asertywność  
i produktywność. 

Czy „inter-” jest problemem? Mówi pan, że literaturo-
znawstwo produkuje pojęcia nieanalityczne. Ale zależy 
w czym. Bo ja uważam, przypatrując się czasami wiel-
kim syntezom, tworzonym przez przedstawicieli nauk 
społecznych, chociażby przez wspomnianego Jana Sowę, 
że w literaturoznawstwie takie duże narracje są w ogóle 
niemożliwe. Musimy się jednak skupiać, nawet budując 
struktury, których celem jest syntetyzacja, na bliskim 
czytaniu. Etosem literaturoznawstwa czy komparatystyki 
literackiej jest wejście w tekst. Tak jak pani profesor Pieniądz 
mówiła; porównanie z historykami jest ciekawe. Jak się 
jednak wejdzie chociażby w archiwa czy w teksty, wtedy 
rzeczywiście żadna teoria nie pasuje. Ale to jest strategicznie 
bardzo ciekawe, bo to jest dobry punkt wyjścia chociażby 
do tworzenia tych alternatyw, tych lokalności, które nie 
muszą być tylko przyczynkarskie. 

Gdybym miała coś uogólnić, to właśnie w tym kierunku. 
Jest potrzeba bardzo silnej interdyscyplinarnej debaty i usta-
lania pojęć oraz translacji między językami. Translacyjność 
studiów postzależnościowych – powinniśmy zwrócić uwa-
gę, że to jest największa siła i potencjał tej opcji metodolo-
gicznej. W tym sensie, że rozwiązujemy kilka problemów. 
Może one nie są rozwiązywane do końca, bo to jest proces, 
ale samo ustalanie, czy jesteśmy zdominowani, biorąc coś 
z tej lub innej teorii, czy nie jesteśmy, nie jest ważne. Zaraz 
powiem dlaczego. W eseju Dariusza Skórczewskiego była 
ciekawa, słuszna uwaga początkowa, że cały czas musimy 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 265

usprawiedliwiać to podejście postkolonialne, sięgając do 
argumentów historycznych, politycznych itd. A krytyk 
stosujący inne metodologie czy refleksje – posthumanizm, 
bioetykę, ekokrytykę – chyba aż tak okopywać się w tych 
wszystkich racjach nie musi. 

Może tak jest dlatego, że do tej pory te pierwsze warunki 
i definicje pozostają niedokończone. Co zresztą widać też 
w naszej debacie: zastanawiamy się czy postkolonialna, 
czy niepostkolonialna i tak dalej… Głosy z regionu, za-
łóżmy, że powoli wzajemnie się słyszą i są gdzieś odno-
towywane na tak zwanym Zachodzie (chodzi mi o duże 
wydawnictwa), są gdzieś też cytowane, więc ja bym tak 
strasznie nie martwiła się naszą nieobecnością, ponieważ 
znajdujemy dowody, że to nie jest do końca prawda. Nie 
musimy tam zaistnieć masowo – to zależy, jaką debatę 
podejmujemy. Myślę cały czas, że z naszej strony powinno 
więcej wychodzić twardych polemik teoretycznych, tego 
po prostu brakuje. 

Na koniec bardzo krótko o polityczności: fakt jest faktem, 
polityczności nie unikniemy i nie chcemy jej uniknąć; różne 
stanowiska i poglądy są gwarantem ciekawej debaty. Jest 
to wtedy debata na argumenty i wydaje mi się, że to nie 
obiektywizm, który być może Hania jakoś postulowała, 
ale jakość argumentów czy siła, cała struktura argumentu 
na to…

Hanna Gosk: Uzgodnienie rozumienia pojęć. 
Dorota Kołodziejczyk: To też. Ale nie musimy do-

chodzić do zgody w debatach światopoglądowych czy 
poglądowych. Raczej do pewnych styczności albo ewen-
tualnie do wspólnych interesów. To jest ciekawsze. Inaczej 
będzie wojna światów, taka jak się teraz dzieje w dyskursie 
publicznym w Polsce. 

Tak na marginesie, tutaj się uważa, że postkolonializm 
jest lewicowy, ale jest mnóstwo marksistów krytyków 
postkolonializmu, którzy twierdzą, że postkolonializm jest 
systemem utowarowienia różnicy i jako taki jest dyskur-
sem całkowicie neoliberalnym. Są też takie ciekawe studia, 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



266

gdzie lewicowość postkolonializmu jest w zupełnie innym 
świetle postawiona i poddana zupełnie innej ocenie. Wła-
ściwie wychodzi na to, że jest neoliberalna. Uważam, że 
powinniśmy, nie wiem, czy skończyć, czy otworzyć taki 
problem; on tutaj się pojawiał… Wydaje mi się, że ryzyku-
jemy w tym momencie twierdzenie – nie wiem czy my, ale 
tak się stało – że postkolonializm jest w Polsce narzędziem 
skompromitowanym. Mogę nie mieć w ogóle racji, rzucam 
tylko taką myśl, ale wydaje mi się, że w naszym dyskursie 
politycznym postkolonializm stał się narzędziem walki 
politycznej, oczywiście w sprymitywizowanej formie. Jak 
sobie pozbieramy – ja już zbieram od czerwca – artykuły 
z kampanii wyborczych, mające cokolwiek z kolonializmem 
i postkolonializmem wspólnego, to okaże się, że jest masa 
tekstów głoszących, że Polska powinna się zdekolonizować: 
zdekolonizujmy media, wstańmy z kolan. To było nieraz 
powtarzane w oficjalnej kampanii. Nagle Europa zjedno-
czona, której jesteśmy częścią, okazuje się kolonizatorem. 

Polemizowałabym z profesorem Zaryckim co do twier-
dzenia, że kiedy stawiamy się, to odbierają nam zabawki. 
Prawdopodobnie dzieje się coś innego – weszliśmy w pe-
wien etos, a teraz chcemy coś uzuskać, ale bez tego etosu. 
Wydaje mi się, że postkolonializm stał się tutaj polityczny 
może dlatego też, że pewni krytycy postkolonialni uprawiali 
publicystykę. Wydaje mi się, że to jest bardzo niebezpieczne. 
Postkolonializm jest teraz narzędziem walki politycznej, 
zakładania klinczów nacjonalistycznych, ustawiania na-
rodu jako punktu odniesienia do wszystkiego. Nie wiem, 
czy nie powinniśmy przemyśleć… Może strategię? W tym 
momencie nasze studia postzależnościowe, ponieważ mają 
być krytycznym oglądem pewnych procesów chociażby 
tożsamościowych, dla obecnej władzy stają się dyskursem 
rewizjonistycznym. 

Głos z sali: Deformacyjnym. 
Dorota Kołodziejczyk: Deformacyjnym, tak, i tak dalej. 

Wydaje mi się, że tak nie powinno być, że jest to bardzo 
niebezpieczne. I to bez względu na to, że jest to problem 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 267

ponad poglądami akademików. Bo dzieje się to w sytuacji 
zaniku autorytetu inteligenta publicznego – już ich chy-
ba nie ma w Polsce, oni się powoli wykruszyli po 1989 
roku, tak jak zresztą na Zachodzie. Mamy ich bezpiecznie 
zamkniętych w akademii, mniej lub więcej krytycznych, 
i pozwala się im jeszcze ewentualnie coś robić. Dziękuję. 

Agnieszka Kolasa-Nowak: Chciałabym wrócić do 
dwóch punktów. Do tego, od czego zaczęliśmy, czyli do 
konstatacji, że dyskurs postkolonialny jest w Polsce w ja-
kimś sensie spóźniony. Ale przecież od paru lat dyskutu-
jemy, czytamy, piszemy, wykorzystujemy perspektywę, 
inspirację dyskursu postkolonialnego, choć spieramy się 
o jego zawartość. Dlaczego? Zapewne do czegoś jest nam 
potrzebny. Znajdujemy w nim jakieś pole, jakąś matrycę 
pojęciową, użyteczną przynajmniej do wyrażenia, opisania 
i sproblematyzowania pewnego doświadczenia. Cały czas 
przewijała się tutaj myśl, żeby szukać sposobu na opisanie 
pewnego, swoistego czy szczególnego, doświadczenia czy 
to Europy Środkowej, Wschodniej, czy po prostu Polski. 
Być może stąd bierze się to zainteresowanie. Po projekcie 
komunizmu i później, w kolejnym projekcie postkomu-
nistycznej modernizacji, która bardzo często – zwłaszcza 
w swoich początkach – akcentowała konieczność bezpro-
blematycznej imitacji, dość logiczną konsekwencją byłby, 
w jakimś momencie, namysł nad granicami tej imitacyjno-
ści i naśladownictwa. Być może tutaj należy też widzieć 
powody zainteresowania się perspektywą postkolonialną 
jako wyrażeniem swoistego doświadczenia i odszukania 
naszego własnego języka opisu. 

I druga rzecz, która zarysowała się w naszych rozmo-
wach. Analizy postkolonialne pozwalają sproblematyzować 
kwestię związków pomiędzy dyskursem akademickim, 
czyli tworzeniem naukowej wiedzy, a debatą publiczną. 
Myślę, że w przypadku Polski to też jest bardzo ciekawy 
punkt. Nie mówię, że perspektywa postkolonialna daje 
łatwe rozwiązania, ale wydaje mi się, że przez swój element 
krytyczny umożliwia stawianie pytań, problematyzowanie. 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



268

Za sprawą naszej historii zaangażowana postawa w naukach 
społecznych czy humanistycznych może się kojarzyć ze źle 
widzianą tradycją marksistowską, a to jest nowy pomysł 
czy projekt, w którym można właśnie przemyśleć relacje 
pomiędzy tworzeniem wiedzy – dyskursem akademickim 
– a debatą publiczną. Owszem, publiczni intelektualiści 
to być może już wymierający gatunek, niemniej myślę, że 
w polskim i środkowoeuropejskim kontekście obywatelska 
czy publiczna rola refleksji podejmowanej w humanistyce 
jest chyba ważnym tematem. I wydaje mi się, że to, o czym 
też dzisiaj mówiliśmy, jakby pozwala nam lepiej uświado-
mić sobie te powiązania. 

To takie myśli, które nie są szczególnie odkrywcze, 
o naszym kontekście kulturowym. 

Marek Konarzewski: Mówiliśmy o postkolonializmie 
w bardzo różnych kontekstach, które nie zawsze się styka-
ły, nawet tam, gdzie powinny. I tym kontekstem, którego 
mi szczególnie zabrakło, był kontekst ekonomiczny. Jeśli 
weźmiemy pod uwagę kapitalizację giełdy warszawskiej 
w stosunku do innych, to wyraźnie widać, gdzie my je-
steśmy, czy są to peryferie, czy centrum. I czy nam się to 
podoba, czy nie, właśnie ta okoliczność narzuca nam dys-
kurs, szczególnie dzisiaj. Tak długo, jak długo budżet nauki 
będzie mniejszy niż budżet uniwersytetu amerykańskiego, 
na którym pracuje profesor Domańska, nie liczmy na to, 
że stworzymy tutaj masę krytyczną pozwalającą nam – 
mówimy o historykach, socjologach, o dowolnej dziedzinie 
wiedzy – tworzyć naukę, która będzie w sposób bardzo 
wyraźny wpływać (już nie mówię: dominować) na trendy 
światowe. Zgadzam się z przekonaniem, że nie musimy 
bardzo upierać się przy tym, żeby za nowymi trendami tak 
szaleńczo gonić. Starajmy się po prostu szukać nisz, tak jak 
w ekonomii. Zabrakło mi tu dziś ekonomistów, gdyby tu 
był ekonomista, to właśnie w ten sposób by sprawę ujął. 
Starajmy się szukać nisz, w których możemy być dobrzy. 
Nie chcę rozwijać tej dyskusji, ale może warto przypomnieć, 
że jesteśmy, po Chinach, drugim producentem mebli na 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 269

świecie w tej chwili. Coś nam się udaje, chociaż niewiele 
o tym wiemy. Wydaje mi się, że jeśli uda nam się połączyć 
w przyszłości kilka tych dyskursów, to wtedy faktycznie 
konkluzja końcowa będzie, być może, pełniejsza i to będzie, 
wydaje mi się, „plus dodatni”... Dziękuję państwu. 

Zamknięcie

Jan Kieniewicz: Drodzy państwo, chciałem dać wyraz, 
po pierwsze, swojemu autentycznemu wzruszeniu, ponie-
waż wytrwali państwo do późnej pory, słuchając i biorąc 
udział, po drugie, satysfakcji z tego, że urzeczywistniła 
się myśl, która krążyła od dawna i ciągle była odkładana. 
Jestem bardzo zadowolony, że zdążyliśmy zrobić jeszcze 
tę debatę i że na tym się nie kończy. 

Pięknie dziękuję tym, którzy zechcieli wziąć na siebie 
ciężar nie tylko prowadzenia, ale także podsumowania. 
Moje zadanie będzie wychodziło trochę dalej, to znaczy, 
że my teraz to wszystko spiszemy i zredagujemy. Tak jak 
powiedziałem, nie obiecuję autoryzacji. Natomiast zwró-
cimy się do wszystkich osób, których wypowiedzi nie bę-
dziemy w stanie zredagować, o pomoc w skonstruowaniu 
myśli do końca. Zależy mi na tym, żeby debata została 
zachowana w swoim kształcie autentycznym, z pewny-
mi powtórzeniami, potknięciami, nawracaniem wątków, 
ze wszystkimi emocjami, które wywołała. To wszystko 
chcemy zachować; do tego zapisu dodamy wszystkie 
teksty, które były prezentowane. Być może dopiszemy 
jeszcze jedną, drugą, bądź trzecią glosę, tak jak w debatach 
mamy w zwyczaju. Mam zapowiedź profesora Bakuły, 
że żywi szczery zamiar przyjrzeć się wnikliwie i ewentu-
alnie polemizować. Obiecałem, że dostarczymy mu tekst 
debaty jeszcze przed drukiem, żeby mógł się zapoznać 
z całym tym dyskursem. Myślę, że słusznie to mu się na-
leży, a dla nas doświadczenie takiej konfrontacji byłoby  
bardzo ciekawe. 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



270

Proszę państwa, bardzo serdecznie wam dziękuję! Ta 
debata nie zamyka, ale dopełnia jakiś krąg moich już po-
nad czterdziestoletnich zainteresowań. Była tutaj mowa 
o kilku książkach, które wyszły, i o innych, które nie 
wyszły. Pamiętajmy – szczęśliwie część z państwa nie 
może tego pamiętać – że książka nawet już zamówiona 
i przeznaczona do druku czekała na ten druk cztery, pięć 
lat. Said czekał dziesięć. Saida mieliśmy wydawać w 1978 
roku, bardzo chciał tego Zdzisław Najder, który przyjaźnił 
się z Saidem, ale potem przyszedł stan wojenny, a z nim 
wyrok śmierci na Najdera… W rezultacie książka wyszła 
w 1991 roku, ale prawie nie ma tam śladu po tym, że to 
była inicjatywa Najdera i moja. Wstęp już został napisany 
przez kogoś innego i tak dalej, i tak dalej. Takie są fata 
różnych książek, które się ukazują lub się nie ukazują. 
Fanon się ukazał dopiero w latach osiemdziesiątych, po-
nieważ wcześniej był wszystkim „nie na rękę”, nikomu taki 
tekst nie był potrzebny. Nie było na to zapotrzebowania, 
władza ludowa nie kochała takich ekstremistów, których 
można było zinterpretować w różny sposób. Mogłoby to 
być niebezpieczne. 

Cieszę się ogromnie z tego, że domknęliśmy pewien 
cykl. My go jeszcze będziemy kontynuować w ramach na-
szego programu „W poszukiwaniu tożsamości”. O temacie 
tożsamości nie było prawie mowy. W gruncie rzeczy jest 
to temat centralny. Tożsamości w rozumieniu istnienia. 
Czy istnieje podmiot, który został skolonizowany? Ja na 
to patrzę nie z perspektywy polskiej, bo w jakiś sposób 
jestem nie tylko spokojny, ale po prostu wiem, że istnienie 
naszej wspólnoty narodowej m o ż e  ode mnie zależeć, że 
od nas zależy, jak będzie, więc jeszcze nic straconego. Na 
postkolonializm patrzę od strony tych, od których to się 
zaczęło, czyli od bitwy pod Palasi w 1757 roku. Patrzę na 
sto lat podboju Indii. I patrzę na sto lat indyjskiej drogi 
do niepodległości. I na to, co od 1947 roku Indie robią ze 
sobą i ze swoją tożsamością, ze swoim problemem. To nie 
jest taki prosty przypadek, więc w porównaniu z Indiami 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...



 271

naprawdę mamy luksusową sytuację, choć kapitału w In-
diach jest pewnie więcej niż w Polsce. Ale na brak kapitału 
w Polsce skarżył się już Prus, nigdy go w Polsce nie było.

Dlaczego my tego nie wykorzystujemy w naszej propa-
gandzie? To nie był kraj dla kapitalistów! Co nie znaczy, 
że trzeba kapitalistów obalać, ale powtarzam: w tym kraju 
kapitaliści nigdy nie mieli dobrze. Coś to jednak może 
znaczyć. Ale to już jest dłuższa historia, która w badaniach 
postkolonialnych słabo była uwzględniona. To jest historia 
żydowska Rzeczypospolitej. Nie dość się zauważa, że to 
jest integralna część dziejów Rzeczypospolitej. Tylko „Rze-
czypospolitej”, bo nie była ona polska. To jedno wiem na 
pewno, że nie była polska. Myśmy ją sobie zawłaszczyli 
– nasze prawo. Mamy prawo do takiej przeszłości, która 
nam się spodoba. To odziedziczyliśmy po pierwszej Rzeczy-
pospolitej i bierzemy z tego wszystko, co się nam podoba; 
nikomu nic do tego, co wybieramy. W momencie, w którym 
uwierzymy, że możemy wybrać, co nam się zechce, nawet 
brak kapitału nie może przeszkodzić. Ale musimy uwie-
rzyć w to, że możemy zaistnieć. To właśnie jest kwestia 
tożsamości. Może się komuś ta lub inna forma istnienia 
podobać bardziej lub mniej, ale warto, żeby coś istniało. 
Bo albo będzie Polska, albo nas nie będzie. I nie mamy 
szans mówić o tym, że przejdziem Wisłę albo Wartę – już 
nie mamy nic do przejścia. Wszystkie rzeki są w naszym 
zasięgu. Ja wracam za Wisłę, czyli do Azji – w naszej części 
miasta jest zawsze dwa stopnie mniej niż po lewej stronie. 
Dziękuję państwu jeszcze raz, przepraszam za wszystkie 
potknięcia, za wszystkie niedociągnięcia i bardzo wam 
serdecznie dziękuję. Uważam naszą debatę za zamkniętą, 
ale nie za zakończoną. Zamykamy, ale nie kończymy. 

Debata: Perspektywy postkolonializmu w Polsce...





GLOSY





RZECZPOSPOLITA SZLACHECKA –  
TWÓR KOLONIALNY?

Hieronim Grala

Der Teufel steckt im Detail…
Friedrich Nietzsche

Rozważanie niniejsze zacznę od odwołania się nie do 
faktu stosowania przez akademickich badaczy wobec 
I Rzeczypospolitej modnego ostatnio instrumentarium 
teorii postkolonialnej, ale do wydarzenia, które odbiło się 
szerokim echem w polskich mediach. Otóż wypowiadając 
się w dniu 7 października 2015 dla TVP Info (program 
„Minęła dwudziesta”) z okazji przyznania jej Literackiej 
Nagrody Nike, popularna pisarka Olga Tokarczuk wygło-
siła następującą kwestię: „Wymyśliliśmy historię Polski 
jako kraju tolerancyjnego, otwartego, jako kraju, który nie 
splamił się niczym złym w stosunku do swoich mniejszości. 
Tymczasem robiliśmy straszne rzeczy jako kolonizatorzy, 
większość narodowa, która tłumiła mniejszość, jako wła-
ściciele niewolników”. Wypowiedź powyższa ściągnęła 
na pisarkę wściekły atak ze strony wielu – zwłaszcza 
prawicowo-narodowych – środowisk politycznych, wywo-
łała falę monstrualnego hejtu, wreszcie – zrodziła szereg 
konkretnych działań, obliczonych na jej ukaranie, na przy-
kład wniosek o odebranie jej honorowego obywatelstwa 
jej rodzinnego miasta – Nowej Rudy 1. 

1 Zob. <http://prawicowyinternet.pl/olga-tokarczuk-pupilek-gazety- 
wyborczej-moze-pluc-na-polske-i-polakow/>; <http://wyborcza.pl/1,75 



276

W toku zaciekłych polemik większości dyskutantów 
umknął tymczasem oczywisty fakt, iż wywody Tokarczuk 
nie są jej osobistą imaginacją lub projekcją wmawianych jej 

410,19347868,nowa-polityka-historyczna-wg-pis-zadaja-odebrania- 
tokarczuk.html>; por. <http://wyborcza.pl/1,75398,19024992,interneto- 
wy-lincz-na-oldze-tokarczuk-zabic-pisarke.html>. Oczywiście wśród 
krytyków Tokarczuk nie brakło również głosów wyważonych i mery-
torycznie zasadnych, wśród których wysuwa się na czoło rzeczowa po-
lemika Krzysztofa Koehlera, pod znamiennym co prawda tytułem, zob. 
<http://www.rp.pl/Publicystyka/310119874-Samozwancza-nauczy- 
cielka-historii.html#ap-2>. Autor w sposób tyleż przystępny, co precy-
zyjny wykazał oczywistą ułomność wywodów pisarki, dopuszczając, 
iż cytowana wypowiedź jest efektem pomieszania odmiennych zgoła 
pojęć, kolonializmu i kolonizacji: „Domyślam się, co jest źródłem in-
spiracji tej wypowiedzi: zapewne badania autorki nad dokumentacją 
do powieści, ale i, modny ostatnio, «dyskurs», który podejmuje się 
krytyki czy też dekonstrukcji pewnej, wydawałoby się, ugruntowanej 
narracji historycznej o Polsce. Celem owego działania jest zmiana miej-
sca Polaków w postkolonialnym odczytaniu współczesnej historii. […] 
W wypowiedzianych słowach pobrzmiewają echa innej jeszcze opo-
wieści, która zaczyna zdobywać popularność. To opowieść społeczna 
i... rasowa. Otóż w pracach Jana Sowy i podobnych mu badaczy coraz 
głośniej mówi się o szlachcie polskiej jako o klasie wyzyskiwaczy, «wła-
ścicieli niewolników», którzy budowali (zacofaną, oczywiście) gospo-
darkę Rzeczypospolitej na okrutnym wyzysku chłopów. […] Myślę, że 
Olga Tokarczuk mówi o kolonializmie (bo tak widzi to chyba Jan Sowa) 
w kontekście zasiedlania przez szlachtę ziem ruskich po Unii Lubel-
skiej (1569), a może w kontekście decyzji króla Zygmunta Augusta 
o wcieleniu ziem: wołyńskiej, kijowskiej i bracławskiej do Korony. Nie 
wiem, co innego może mieć na myśli? Bo chyba nie plany zajęcia Ma-
dagaskaru? [… ] Podobnie nie mam pojęcia, na jakiej podstawie można 
uznać fakt kolonizowania (czyli zasiedlania) ziem, zwanych (później) 
Kresami za «kolonizację» rozumianą w duchu XIX-wiecznych zdoby-
czy afrykańskich czy amerykańskich państw Europy. M o ż e  n a s t ą -
p i ł o  j a k i e ś  p o m i e s z a n i e  p o j ę ć,  z r ó w n u j ą c e  p r o c e s 
k o l o n i z o w a n i a  z  k o l o n i z a c j ą?  [podkr. H.G]. Tak, szlachta 
z Korony osiedlała się na terenach Wielkiego Księstwa, ale czy moż-
na ten proces nazwać kolonizacją? Warto też pamiętać, że wielkie rody 
XVII wieku i mające spore znaczenie w wieku XVIII – Sobiescy, Wi-
śniowieccy, Sapiehowie, Radziwiłłowie, Chodkiewiczowie, Massalscy, 
Czartoryscy i wiele innych, potężnych w majętności i moc polityczną – 
wywodziły się z terenów, które współcześnie lubi się określać mianem 
terenów «kolonizowanych» (ibidem). 

Hieronim Grala



 277

uparcie „antypolskich uprzedzeń”, ale odwołaniem się do 
wiedzy historycznej, zdobytej zapewne podczas żmudnej 
pracy nad Kronikami Jakubowymi, a zatem – do poglądów 
uczonych. 

A przecież od szeregu już lat stanowisko zbliżone do 
atakowanych wywodów pisarki posiada pokaźną liczbę 
wyznawców w polskiej humanistyce (szczególnie aktyw-
nym jego szermierzem jest krakowski badacz Jan Sowa2). 
Analogiczny model przywoływany bywa chętnie przez 
historiografię ukraińską (np. Jarosław Hrycak), korzysta 
także ze wsparcia poważanych u nas autorytetów zagra-
nicznych (Daniel Beauvois). Znakomitą prezentacją owego 
zjawiska jest chociażby udzielony Katarzynie Wężyk wy-
wiad Hrycaka, pod znamiennym tytułem: „Dla nas piekło, 
dla was raj”. Lwowski badacz odwołuje się w nim do cha-
rakterystycznych elementów dyskursu postkolonialnego, 
bezlitośnie dekonstruując polski mit Kresów: „W temacie 
mitu Kresów Wschodnich najbliższe jest mi podejście fran-
cuskiego historyka Daniela Beauvois, któremu spuścizna 
Rzeczypospolitej na Kresach przypomina stosunek Francji 
do Maghrebu”. Zarzucając stronie polskiej nieskrywany 
i brutalny kolonializm, badacz ów wywodzi dalej: „A ko-
lonializm zawsze tak dobiera frazy, żeby pokazać, że to 
nie podbój, przemoc, tylko misja cywilizacyjna. […] To 
typowy dyskurs kolonizatorów. Tak samo piszą Francuzi 
o Algierii czy Brytyjczycy o Indiach”3. 

2 Por. J. Sowa, Fantomowe ciało króla. Peryferyjne zmagania z nowoczesną 
formą, Kraków 2011; idem, Inna Rzeczpospolita jest możliwa! Widma prze-
szłości, wizje przyszłości, Warszawa 2015.

3 <http://wyborcza.pl/magazyn/1,147225,18418145,kresy-dla-nas-
-pieklo-dla-was-raj-rozmowa-z-jaroslawem.html>; por. D. Beauvois, 
Trójkąt ukraiński. Szlachta, carat i lud na Wołyniu, Podolu i Kijowszczyź-
nie 1793-1914, Lublin 2005, s. 11; J. Sowa, Fantomowe ciało króla, op. cit., 
s. 157 nn. Zapewne warto w tym kontekście przypomnieć jedną jeszcze 
wypowiedź francuskiego historyka, który w wywiadzie udzielonym 
Jarosławowi Kurskiemu w „Gazecie Wyborczej” z 27 stycznia 2006 r. 
stwierdził autorytatywnie: „[...] Zjawisko gnębienia ludu ukraińskiego 
przez polskich ziemian nie ulega wątpliwości[...]poddaństwo ruskich 

Rzeczpospolita szlachecka – twór kolonialny?



278

Spróbujmy zatem na początek zmierzyć się z analogią 
francusko-brytyjską. W zderzeniu z oczywistą wymową 
źródeł owo efektowane porównanie okazuje się zgoła 
bezużyteczne, przynajmniej dla okresu I Rzeczypospolitej. 
Niejednokrotnie wskazywano już, iż sam przyrost granic 
Rzeczypospolitej na Wschodzie pozbawiony jest owego 
grzechu pierworodnego kolonializmu, a mianowicie pod-
boju. Trafnie wywodził Koehler:

Otóż, nie wiem, na jakiej podstawie można mówić 
o tym, co było Unią polsko-litewską, w kategoriach 
kolonializmu. Z tego, co mi wiadomo, do Unii prowadził 
długi i skomplikowany proces polityczny, nie wiadomo 
mi nic (może Tokarczuk to wie!) o zbrojnej ingerencji; 
wojska koronne nie wjechały do Litwy, nie nastąpiło 
przejęcie urzędów, waluty, narzucenie namiestników itp. Po 
prostu zawiązano Unię. […]. Zapewne się mylę, bo jestem 
niedouczony, ale – tak wyczytałem z książek historycznych 
i ze źródeł – za Unią z Rzeczpospolitą mocno opowiadała 
się szlachta ruska, czyli pochodząca z Wielkiego Księstwa, 
widząc w niej szansę na wejście w orbitę praw Królestwa 
Polskiego, co znaczyło dla tejże szlachty ucieczkę spod 
silnej ręki litewskich magnatów i wejście – jak nazywał 
to Norman Davies – do strefy „nobleman’s paradise”4. 

Wywód powyższy można wzmocnić, wskazując na zna-
czący – momentami decydujący w ówczesnym politycznym 
rozrachunku – udział szlachty ruskiej w doprowadzeniu 
wbrew litewskiej obstrukcji do zawarcia unii lubelskiej 

chłopów bliskie było niewolnictwu. Stosunki dworu ze wsią były tak 
okrutne jak na amerykańskich plantacjach bawełny, na francuskiej Mar-
tynice, czy gdzieś w Afryce. To naprawdę było coś strasznego” (<http://
www.archiwum.wyborcza.pl/Archiwum/1,0,4568728,20060128RP-
-DGW, Demokracji_szlacheckiej_nie_bylo>). Wywiad Beauvois spotkał 
się zresztą z zastrzeżeniami ze strony polskich badaczy, por. <http://
przodek.pl/menu/czytelnia/genealogia-i-heraldyka/polemika/426-de-
mokracji-szlacheckiej-nie-bylo>.

4 <http://www.rp.pl/Publicystyka/310119874-Samozwancza-nauczy-
cielka-historii.html#ap-2>

Hieronim Grala



 279

1569 roku, co zresztą dobrze potwierdza znany przypadek 
powołania przez ruską szlachtę wołyńską konfederacji 
w obronie zdobyczy unii podczas bezkrólewia 1572 roku 
(czyli pozostania w Koronie), niejako w odpowiedzi na 
rewizjonistyczne zakusy niedawnych ziomków – Litwi-
nów… Gwoli prawdy warto przypomnieć również, iż sam 
zamysł objęcia inkorporacją województwa kijowskiego 
wyszedł podczas sejmu lubelskiego 1569 roku wcale nie ze 
środowiska koroniarzy, ale był postulatem ruskiej szlachty 
wołyńskiej5!

5 Zob. H. Grala, J. Krawczyk, Zaprzepaszczone szanse? (Polska i Ukraina 
między unią lubelską i ugodą hadziacką), w: Historia alternatywna. Spotkanie 
polsko-ukraińskie, Warszawa 2000, s. 15-17; K. Mazur, W stronę integracji 
z Koroną. Sejmiki Wołynia i Ukrainy w latach 1569-1648, Warszawa 2006, 
s. 33-36, 40-41; por. H. Lulewicz, Gniewów o unię ciąg dalszy. Stosunki 
polsko-litewskie w latach 1569-1588, Warszawa 2002, s. 105-106. Argument 
Sowy, iż wedle ustaleń J. Peleńskiego jednym z istotnych powodów po-
parcia przez szlachtę wołyńską unii lubelskiej była chęć uniknięcia „re-
gularnych bandyckich najazdów” polskiej szlachty z Mazowsza (zob. 
J. Sowa, Fantomowe ciało króla, op. cit., s. 320; por. J. Peleński, „Inkor-
poracja ukraińskich ziem dawnej Rusi do Korony. Ideologia i korzyści 
– próba nowego spojrzenia”, Przegląd Historyczny 65 (1974), nr 2, s. 248), 
oparty jest na niezrozumieniu istoty problemu: niezależnie od kłopo-
tliwych zaszłości między Koroną i Wielkim Księstwem Litewskim, do-
tyczących przynależności Wołynia w epoce jagiellońskiej (Sowie bodaj 
nieznane pozostały ustalenia O. Haleckiego o rugowaniu dawnego 
żywiołu ruskiego, związanego z Rusią Koronną, przez napływających 
z Wielkiego Księstwa panów i kniaziów litewskich), warto pamiętać 
o utrudnieniach w rozstrzyganiu prawnych sporów i sąsiedzkich kon-
fliktów w obliczu dualizmu systemów prawnych. Dodajmy, iż rozpo-
wszechniona w praktyce ustrojowej Rzeczypospolitej instytucja zajaz-
du (jak wiadomo dzięki poematowi Adama Mickiewicza żywotna jesz-
cze w porozbiorowej tradycji), mająca szczególnie częste zastosowanie 
na sąsiedniej Rusi Koronnej (vide Prawem i lewem Wacława Łozińskie-
go), jawi się raczej jako charakterystyczny przejaw ówczesnej kultury 
prawnej, a nie instrument ekspansji etnicznej. Idąc tym fałszywym tro-
pem, łatwo otrzeć się o absurd: jeżeli zajazdy koroniarzy są przejawem 
polskiej ekspansji, to zajazdy Rusinów powinny być traktowane jako 
dowód na istnienie ekspansji ruskiej, nieprawdaż? (W tym kontekście 
czym jest znany zajazd kniazia Jaremy Wiśniowieckiego, par excellence 
Rusina, na Rumno trzymane przez koroniarza Aleksandra Kazanow-

Rzeczpospolita szlachecka – twór kolonialny?



280

Uporczywe przywoływanie analogii francusko-angiel-
skich i epatowanie skalą domniemanej ekspansji polskiego 
żywiołu szlacheckiego na ziemie ukraińskie zostało ostatnio 
doprowadzone jeśli nie ad absurdum, to ad libitum: wedle 
efektownej definicji Sowy była to wręcz swoista „Polska 
Kompania Kresowa”6, która przy bliższym poznaniu 
– czyli lekturze źródeł – nie okazuje się wszakże wcale 
polską! Żałować należy, iż cytowanym badaczom umknęły 
ważkie zastrzeżenia Stefana Kieniewicza pod adresem 
wywodów Beauvois, dodajmy: 30-letniej już dawności, 
wszelako niezmiennie aktualne: 

Obraz życia polskiego na Ukrainie [...] niezupełnie 
pokrywa się z rzeczywistością. Uproszczony jest zatem 
podział mieszkańców Ukrainy na panów – przybyszów 
z Polski i poddanych – miejscowych chłopów. Po pierwsze, 
z Rusinów wywodzi się nie tylko parę kniaziowskich rodów 
z dawna spolonizowanych, ale i spora liczba średniego 
ziemiaństwa o rdzennie o rdzennie ruskich nazwiskach: 
Bernatowicze, Bukarowie, Hołowińscy, Hulewicze, 
Iwanowscy, Juriewicze, Kotiużyńscy, Lenkiewicze, 
Morgulce, Podhorodeńscy, Wyhowscy – można by ich 
wyliczać dziesiątkami. Jeśli dorzucić przodków po kądzieli, 
wolno założyć, że znaczna część szlachty kresowej mogła 
się czuć „tamtejszą” od stuleci. Po drugie: z Polski od 
XV wieku napływał nie tylko element szlachecki, ale 
i chłopski, w drodze zbiegostwa, w drodze kolonizacji. 
Ludność ta wypełniała ubytki w kraju dziesiątkowanym 
przez jasyr. Ślady tego napływu są dostrzegalne w XIX 
wieku, w postaci owych „Mazurów”, jeszcze łacinników, 
ale już zruszczonych: liczniejsi znacznie koloniści przeszli 
na obrządek wschodni i stopili się z tubylcami. Podział 

skiego – sporem prawnym między przedstawicielami jednego narodu 
politycznego czy konfliktem o podłożu etnicznym?!). Ironiczna uwaga 
Sowy, iż „atrakcyjność polskiego ustroju politycznego polegała na tym, 
że pozwalał on chronić się od… Polaków” (J. Sowa, op. cit., s. 321) zawi-
sa w istocie rzeczy w próżni: czyżby podczas sejmu lubelskiego chytrzy 
Wołyniacy chcieli chronić od mazowieckiej ekspansji także Kijowian?!

6 J. Sowa, Fantomowe ciało króla, op. cit., s. 327 nn.

Hieronim Grala



 281

językowy stopniowo tylko pokrył się z klasowym na 
Ukrainie: dlatego trudno jest przyrównywać (jak to 
czyni autor na s. 4) tamtejsze stosunki do antagonizmu 
Francuzów i Arabów w Algierii”7.

 
Rzeczywiście, trudno uznać za przedmiot i ofiary ko-

lonizacyjnej ekspansji tych, których klasyk ukraińskiej 
historiografii narodowej – Mychajło Hruszewśkyj – celnie 
określił jako „udzielnych książąt nowej generacji”, a których 
przedstawiciele – ruscy kniaziowie Ostrogscy, Zasławscy, 
Zbarascy, Sanguszkowie, Wiśniowieccy i Koreccy – sięgnęli 
w senacie Rzeczpospolitej w latach 1569 i 1648 po aż 21 
stanowisk! Dodajmy również, iż ich działania kolonizacyjne 
poprzez zjawisko masowego korzystania z usług spolo-
nizowanych wprawdzie, ale wywodzących się ze stricte 
ruskiego żywiołu przybyszów z Rusi Koronnej, owych 
„panów halickich”, oceniane bywa jako czynnik wręcz 
konsolidacyjny w dziejach narodu ukraińskiego – swoiste 
„spotkanie Rusi z Rusią” (N. Jakowenko)8!

Uprawiając historię od wielu dziesięcioleci, niezmien-
nie hołduję przekonaniu (graniczącemu z pewnością …), 
iż hipotezę badawczą można wysnuć i udowodnić wyłącz-
nie na prawdziwych przesłankach źródłowych: fałszywe 
założenia niechybnie prowadzą do fałszywych wniosków, 
a wywody końcowe rozmijają się z prawdą. Spójrzmy za-
tem, jak wygląda w konfrontacji z materią źródłową jakość 
materiału dowodowego, przytaczanego przez zwolenników 
poglądu o kolonialnym charakterze I Rzeczypospolitej. Za-
cznijmy od dzieła obecnie najpopularniejszego i najbardziej 
dyskutowanego – Fantomowego ciała króla Jana Sowy. I tak: 

7 Por. S. Kieniewicz, „Daniel Beauvois o kresach południowych: 
(w związku z pracą D. Beauvois, „Le noble, le serf et le revisor. La 
noblesse polonaise entre le tsarisme et les masses ukrainiennes (1831-
1863), Paris–Montreaux 1985) ”, Przegląd Historyczny 77 (1986), nr 4, 
s. 772. 

8 N. Jakowenko, Historia Ukrainy od czasów najdawniejszych do końca 
XVIII wieku, Lublin 2000, s. 155-158.

Rzeczpospolita szlachecka – twór kolonialny?



282

sarmacka teoria podboju, która polskiej szlachcie dostarczała 
argumentów o jej odrębności od innych grup społecznych, 
tożsamych zdaniem autora z programem kolonizatorskim 
(s. 262), nie jest bynajmniej czymś rzadkim w feudalnej rze-
czywistości społecznej: wystarczy przypomnieć przekonanie 
szlachty litewskiej o pochodzeniu od Rzymian („My sut’ 
szlachta staraja rimskaja, a Polaki sut’ ludi prostyi”), zresztą 
akcentujące jej odrębność nie od społecznych dołów, ale od 
„braci szlachty” z Korony. Czyżby per analogiam wywód 
ów miał zaświadczać o istnieniu odrębnego kolonializmu 
litewskiego, i to skierowanego… wobec Polaków? 

Demonstrując krytyczny stosunek do samego pojęcia 
„demokracja szlachecka” (s. 289-290) i akcentując brak 
w niej inkluzji społecznej, autor pomija wielce istotny 
czynnik, a mianowicie wyjątkową na tamte czasy liczeb-
ność owej klasy władającej Rzecząpospolitą: owe 8-10%, 
zawierające w sobie w s z y s t k i e  e l i t y  p r o w i n c j i 
p r z y ł ą c z o n y c h,  b e z  w z g l ę d u  n a  i c h  n a r o -
d o w o ś ć  i  k o n f e s j ę, to jednak fenomen, zasługujący 
na dogłębną refleksję!9

Pisząc o „oderwaniu Ukrainy od Litwy i przyłączeniu jej 
do Polski” (s. 321), autor najwyraźniej nie rozumie istoty 
aspiracji szlachty ruskiej: właśnie w Wielkim Księstwie 
nie tylko bojarzy, ale i kniaziowie napotykali wcześniej na 
różnorodne ograniczenia – także wyznaniowe! – ze strony 
uprzywilejowanych Litwinów (przypomnimy skandal 
związany z wyniesieniem na urząd wojewody trockiego 
w 1522 roku, wielce wszak zasłużonego w służbie pu-
blicznej kniazia Konstantego Ostrogskiego, legendarnego 
pogromcy Moskwy w batalii orszańskiej, i przyznaniem 

9 Zjawisko to, dość powszechnie przyjęte w historiografii, autor 
protekcjonalnie nazwał „dogmatem”, który jakoby nie wszyscy ak-
ceptują całkiem bezdyskusyjnie, odsyłając do jednostkowej publikacji 
Jerzego Topolskiego, zob. J. Sowa, op. cit., s. 297. Sęk w tym, iż nawet 
zmniejszenie owej wielkości o połowę niewiele zmienia w proporcjach 
między Rzecząpospolitą a jej sąsiadami, a także innymi europejskimi 
„potencjami”!

Hieronim Grala



 283

mu pierwszego miejsca w radzie hospodarskiej; przedsta-
wiciele litewskiej elity zarzucali wówczas Zygmuntowi 
I złamanie postanowień przywileju horodelskiego, nie 
wolno było nadawać województwa trockiego i wileńskiego 
żadnemu Rusinowi i schizmatykowi10). Dlatego właśnie 
dzieło unii znalazło poparcie nie tylko u rzeczywistych 
liderów ówczesnej Rusi – kniaziów Ostrogskich, Czarto-
ryskich, Wiśniowieckich i Koreckich, ale też u szerokich 
rzesz miejscowej szlachty!

Szczegółowej eksplikacji wymaga także sformułowanie 
„zagarniając litewskie województwa i wykorzystując je 
jako bazę dla dalszej ekspansji na wschód, Rzeczpospolita 
wchodzi de facto w rolę kolonizatora”. I dalej: „nowych 
terytoriów nie poszukiwano po drugiej stronie Ziemi, 
ale tuż obok. Podbijano je, zdobywano przekupstwem, 
politycznym targiem lub w inny sposób wprowadzano 
w orbitę bezpośredniej zależności od metropolitalnego 
centrum (Warszawa lub Moskwa)” (s. 322). Przyznaję, iż 
nie jestem w stanie znaleźć jakichkolwiek podobieństw 
między np. ekspansją moskiewską na Syberii a kolonizacją 
Dzikich Pól. Osadnik – zarówno kozacki, jak magnacki – 
nie rugował wszak z tego obszaru ludności rdzennej, nie 
podporządkowywał sobie „jasacznych ludów”, bo ich tam 
po prostu nie było! Ba, odgrywał przy tym pozytywną rolę 
wobec terenów macierzystych państwa, zabezpieczając jego 
główne ośrodki od niespodziewanych inkursji ordyńskich, 
przenikających uprzednio bez zbędnych trudności przez 
owe niezamieszkane „ziemie niczyje”. Z kolei moskiewska 
ekspansja, obliczona pierwotnie na podporządkowanie 
sobie syberyjskiej ludności miejscowej, postrzeganej przede 
wszystkim w kategoriach dostawców futer – owego „puszy-
stego złota”, bez którego system ekonomiczny XVI–XVII-
-wiecznego Państwa Moskiewskiego nie mógł normalnie 
funkcjonować, zdradza raczej łatwo uchwytne podobień-

10 A. Łapiński, Zygmunt Stary a kościół prawosławny, Warszawa 1937, 
s. 151-156.

Rzeczpospolita szlachecka – twór kolonialny?



284

stwo do realiów północnoamerykańskich11. Nie jestem też 
w stanie przypomnieć sobie jakichkolwiek terytoriów na 
wschodzie, które Rzeczpospolita zdobyłaby podbojem, 
przekupstwem lub politycznym targiem… Przyrost tery-
torialny państwa w następstwie traktatu dywilińskiego 
(1618) i pokoju polanowskiego (1634), skądinąd nader 
krótkotrwały, nosi wszak wszelkie cechy uzasadnionej 
prawnie rewindykacji ziem oderwanych przez wcześniejszą 
ekspansję moskiewską! Gdzie tu zatem podbój!? Co ozna-
cza enigmatyczne przekupstwo, doprawdy nie wiadomo: 
z ustaleń Władysława Godziszewskiego wynika raczej 
pewna zdolność do niejasnych ustępstw i nieuzasadnio-
nej korekty granic właśnie po stronie Rzeczypospolitej12. 
Okazuje się również, iż w przypadku ziem ukraińskich nie 
daje się zastosować klasyczna typologia kolonialna Jurgena 
Osterhammela, bowiem nie mamy tutaj do czynienia ani 
z masowym zasiedlaniem zajmowanych obszarów przez 
polski etnos (Siedlungskolonien), skoro chłop pozostawał 
przeważnie ruski, ani też z całkowitym politycznym 
podporządkowaniem i ekonomiczną eksploatacją przez 
metropolię (Herrschaftskolonien), skoro to raczej miejscowe 
„królewięta”, nierzadko ruskiego pochodzenia, miały odtąd 
wywierać przemożny wpływ na losy państwa13!

Zastosowane przez krakowskiego badacza iunctim „po-
lonizacja – kolonizacja” (s. 322-327) wymaga nieskończonej 
ilości emendacji i korekt: i tak nakreślony wizerunek polsko-
-katolickiej dominacji wśród elity ruskiej po unii lubelskiej 
(skądinąd wyolbrzymiony) zupełnie pomija dwa niezwykle 
istotne zjawiska: naturalne wymieranie sporej części sta-

11 Por. H. Grala, „Между двух империй: Сибирь в колониальном 
дискурсе (XVI – начало XX в.). Несколько соображений с польской 
перспективы”, w: Встреча на Байкале. Время прошлого, вызовы буду-
щего, ред. А. Базаров, Я. Кеневич. Улан-Удэ 2014, s. 277-281, 299-300. 

12 W. Godziszewski, „Granica polsko-moskiewska wedle pokoju po-
lanowskiego (wytyczona w latach 1634-1648)”, w: Prace Komisji Atlasu 
Historycznego Polski, z. III, Kraków 1935, s. 1-96.

13 Por. J. Osterhammel, Kolonialismus, Munchen 1995, s. 17-18.

Hieronim Grala



 285

rych elit ruskich oraz odpadanie Rusinów od prawosławia, 
przy czym nierzadko pod wpływem reformacji (co dobrze 
wszak ilustruje słynny lament Melecego Smotryckiego)14. 
W toku rozważań ginie na przykład kapitalna konstatacja 
Henryka Litwina, iż to właśnie powstanie Chmielnickiego 
(a nie polityka Rzeczypospolitej! – H.G.) przesądziło osta-
tecznie o katolicyzacji trwającej dotąd wiernie przy „religii 
greckiej” szlachty kijowskiej i bracławskiej – solidarność 
stanowa przeważyła bowiem nad konfesyjną15. Autor 
przypisuje również zaplanowanie i koordynację kolonizacji 
Ukrainy bliżej nieokreślonym „centralnym władzom Rze-
czypospolitej” (s. 327), ignorując oczywisty fakt, iż znacznie 
większą niż koroniarze z Wielkopolski czy Kujaw odgry-
wali tutaj sami Rusini: przecież zestawiony przezeń wykaz 
rodów, toczących prywatne wojny o ziemię (Wiśniowieccy, 
Ostrogscy, Różyńscy, Koreccy i Tyszkiewiczowie) zawiera 
wyłącznie domy możnowładcze pochodzenia ruskiego! 

Na marginesie rozważań o tempie polskiej kolonizacji 
uzasadnione zdumienie budzi konstatacja, iż w latach 
1569-1648 ludność Czernihowszczyzny wzrosła 200-300 
razy (sic! – s. 326): po pierwsze – ziemie te znajdowały 
się w składzie Rzeczypospolitej dopiero od 1618 roku, 
zaś kwestia zamieszkującego je elementu osadniczego, 
jak i samego trybu zasiedlania terytoriów „od Moskwy 
rekuperowanych” wymaga dużej ostrożności. Wystarczy 
przypomnieć chociażby powszechne zjawisko osadzania 
tam osób zasłużonych w bojach z Moskwą: zarówno za-
wodowych żołnierzy, jak i rosyjskich zwolenników „cara 
Władysława Zygmuntowicza”, zmuszonych do porzucenia 

14 Znacznie bardziej powściągliwe są w tej materii wywody chętnie 
wszak przywoływanej przez Sowę ukraińskiej badaczki, zob. N. Jako-
wenko, Historia Ukrainy, op. cit., s. 180-182.

15 H. Litwin, „Katolicyzacja szlachty ruskiej 1569-1648. Stosunki wy-
znaniowe na Kijowszczyźnie i Bracławszczyźnie”, Przegląd Powszechny 
1985, nr 10 (770), s. 70. Wyczerpujące omówienie sytuacji konfesyjnej na 
Kijowszczyźnie zob. idem, „Struktura wyznaniowa szlachty kijowskiej 
1569-1648”, Odrodzenie i Reformacja w Polsce 48 (2004), s. 199-220.

Rzeczpospolita szlachecka – twór kolonialny?



286

ojczyzny: Sołtyków (Sałtykowów), Trubeckich, Hraznych 
i in.16 Co więcej, w świetle szczegółowych studiów Pe-
tra Kułakowśkiego widać, iż kolonizacja Kijowszczyzny 
i Czernihowszczyzny odbywała się w ogromnym stopniu 
siłami etnosu ruskiego (szlachta z Wołynia, województwa 
ruskiego i bełskiego, aczkolwiek także z Mazowsza, oraz 
chłopi z powiatu łuckiego, województwa podolskiego, 
powiatu mozyrskiego, mińskiego i nowogródzkiego wo-
jewództwa), co zresztą uzasadnia używanie przez ukraiń-
skiego uczonego Mykołę Krykuna pojęcia exodus maximus 
dla owego procesu, charakteryzującego się wielkim par-
ciem na wschód właśnie żywiołu ruskiego17. Dla odmia-
ny – rzeczywisty sukces etnosu polskiego w wypieraniu 
rdzennej ludności ruskiej miał miejsce na zupełnie innym 
obszarze i znacznie bliżej Krakowa i Warszawy: mowa tutaj 
oczywiście o ziemi bełskiej, którą wszakże raczej trudno  
zaliczyć do Kresów18. 

Wątpliwości budzą również inne argumenty Sowy: 
prezentowane przezeń zestawienie majątków (s. 328-329) 
dowodnie wskazuje, iż gros ich należało do elity pocho-
dzenia ruskiego (Zbarascy, Zasławscy, Czetwertyńscy, 
Wiśniowieccy), czego nie jest w stanie odmienić nawet 
dość zabawny zabieg nazywania Sienkiewiczowskiego 
kniazia Jaremy „magnatem litewskim” (sic! – s. 328). Nie 
jest to chyba przekonywający dowód na istnienie „rugów 

16 Wydaje się, iż autorowi, chętnie odwołującemu się do wybranych 
prac Petro Kułakowśkiego, zupełnie umknęła fundamentalna mono-
grafia tego ukraińskiego badacza, szczegółowo opisująca skompliko-
wane zjawiska migracyjne i kolonizacyjne na wspomnianym obszarze, 
zob. П. Кулаковський, Чернiгово-Сiверщина у складi Речi Посполитоi 
(1618-1648), Киiв 2006. 

17 P. Kułakowśkyj, „Kolonizacja Kijowszczyzny i Czernihowszczy-
zny (1569-1648)”, w: Modernizacja struktur władzy w warunkach opóźnie-
nia. Europa Środkowa i Wschodnia na przełomie średniowiecza i czasów nowo-
żytnych, red. M. Dygo, S. Gawlas, H. Grala, Warszawa 1999, s. 164-165, 
171-172.

18 Por. A. Janeczek, Osadnictwo pogranicza polsko-ruskiego. Wojewódz-
two bełskie od schyłku XIV do początku XVII w., Wrocław 1991, s. 120-124.

Hieronim Grala



 287

polskich”? Nie sposób również dowieść dominacji „polskich 
kolonizatorów” wśród szlachty kijowskiej: szczegółowe 
ustalenia Henryka Litwina wskazują, iż reprezentacja sej-
mowa tego województwa w latach 1569-1648 w lwiej części 
składała się z przedstawicieli zasiedziałych tutaj rodów 
pańskich pochodzenia ruskiego, związanych mocnymi wię-
zami klientalnymi z czołowymi domami kniaziowskimi19.

Na koniec: wywód, iż „I Rzeczypospolita jednak głębiej 
nawet niż potęgi zachodnioeuropejskie uwikłała się w ko-
lonializm” (s. 333), bowiem „Unia lubelska była aktem 
kolonialnym w silnym tego słowa znaczeniu, ponieważ 
Polska stała się na jej mocy posiadaczem nowych tere-
nów, do których nie miała żadnych historycznych praw”, 
zaś „Litwa, inkorporowana do fantomowego ciała króla, 
z odrębnego księstwa dynastycznego stała się prowincją” 
(tamże), bardziej niż swym obrazoburczym charakterem 
epatuje rażącą nieznajomością podstawowych realiów 
ustrojowych Rzeczpospolitej Obojga Narodów. Nie czas 
tutaj i miejsce, by pisać rzeczy ogólnie znane o odrębnym 
sądownictwie i trybunale, armii i skarbie, o odrębności 
urzędów etc. Nieporównanie ważniejszy wydaje się brak 
u autora elementarnej chociażby refleksji nad następującym 
pytaniem: jakież to obszary owej „prowincji litewskiej” 
zostały skolonizowane przez pazernych koroniarzy i gdzie 
ich powinniśmy szukać (bo chyba autor nie ma tutaj na 
myśli poczciwych Dobrzyńskich z Pana Tadeusza, wiernie 
wysługujących się miejscowemu dygnitarzowi – stolnikowi 
Horeszce, sądząc z nazwiska, Litwinowi o ruskim rodo-
wodzie...). O ile przecież można bez trudu wskazać na 
ziemiach Korony rozległe dobra Radziwiłłów, Sapiehów, 
Paców, Czartoryskich, Ogińskich etc., nie sposób przywo-
łać w odpowiedzi jakąkolwiek kumulację dóbr ziemskich 
w rękach koroniarza na obszarze Wielkiego Księstwa, i to 
przez cały okres istnienia Rzeczypospolitej! Warto również 

19 H. Litwin, Równi wśród równych. Kijowska reprezentacja sejmowa 
1569-1648, Warszawa 2009, s. 144-152.

Rzeczpospolita szlachecka – twór kolonialny?



288

pamiętać o różnorodnych ograniczeniach, czyhających 
w prawie litewskim na „cudzoziemców”20. 

Na koniec – ulubiony przykład autora oraz innych 
adherentów dyskursu kolonialnego alla polacca: wywody 
Pawła Palczowskiego, uzasadniające planowany podbój 
Państwa Moskiewskiego, porównywanego przezeń „do 
tamtych Indiów” (s. 331-332). Sęk w tym, iż wypowiedzi 
Palczowskiego, w niemałym stopniu wynikające z jego 
osobistego wielce negatywnego doświadczenia (niewola 
moskiewska), obliczone były na doraźny efekt polityczny 
w dość skomplikowanej sytuacji wewnętrznej samej Rze-
czypospolitej: oto jedna część stanu szlacheckiego angażo-
wała się w popieranie Dymitra II Samozwańca, szalbierza 
i awanturnika „małego kredytu”, inna zastanawiała się nad 
poparciem wojennych planów Zygmunta III Wazy przeciw 
Moskwie, a jeszcze inna – sprzeciwiała się im konsekwent-
nie21. Jeśli przypomnimy sobie oczywistą u sporej części 
jego przedstawicieli chęć odwetu za „moskiewską jutrz-
nię” – krwawą rozprawę z orszakiem weselnym Maryny 
Mniszchówny i spostponowanie przy tej okazji majestatu 
Rzeczypospolitej w osobach jej posłów, to ułomność tezy 
kolonialnej stanie się oczywista. Co więcej, warto pamiętać, 
iż zarówno wcześniej (poselstwo Lwa Sapiehy do Moskwy 
w roku 1601), jak i nieco później (rokowania o elekcję na 
tron carski królewicza Władysława Wazy w roku 1610) 
polskie elity zupełnie inaczej wyobrażały sobie ułożenie 
stosunków ze wschodnim sąsiadem: ich podstawą miała 
być swoista „unia troista” lub przynajmniej dynastyczna, 
która powinna była Polakom (także Litwinom i Rusinom!) 
otworzyć dostęp do przestworów „Moscovii”, ale przecież 
nie pozbawiająca analogicznych możliwości w Rzeczypo-
spolitej jej rosyjskich uczestników. Przypomnijmy zatem 
jedno z kluczowych miejsc modelu ekspansji, proponowanej 

20 Por. P. Dąbkowski, Stanowisko cudzoziemców w prawie litewskim 
w drugiej połowie XV i w XVI wieku (1447-1588), Lwów 1912.

21 Por. J. Maciszewski, Polska a Moskwa 1603-1618. Opinia i stanowiska 
szlachty polskiej, Warszawa 1968, s. 173-177, 185-189.

Hieronim Grala



 289

przez Palczowskiego: „A ostatek ziemie, rozdzieliwszy ją na 
pewne części i dzierżawy, w lenne prawo rozdać narodowi 
nie tylko swojemu, ale i moskiewskiemu, przypuściwszy 
ich do praw i wolności naszych”22. Postulat rozszerzenia 
szlacheckich przywilejów na przyszłych poddanych nie do 
końca bodaj wpisuje się w poetykę kolonialnej ekspansji. 

Mnożenie dalszych przykładów bodaj mija się z celem, 
niemniej ilość niedomówień, przekręceń, niedokładności 
i symplifikacji 23, wychwyconych w stosunkowo niewielkiej 
partii tekstu, pozwala z uzasadnioną rezerwą odnieść się 
do jego generalnej wymowy. I nie chodzi tutaj wcale o to, 
by bronić wyimaginowanej „sarmackiej Arkadii”, a o to by 
nie tworzyć wyimaginowanego staropolskiego Mordoru … 
Zgodzić się zatem należy z kolejnym spośród krytyków 
owej konstrukcji, Filipem Białkiem, iż 

w wielu tekstach pisanych przez Sarmatów dość dobrze 
widać podkreślanie swojej inności wobec Rusinów, 
przewijają się wątki o pustej Ukrainie czekającej na 
zagospodarowanie, czy wręcz o cywilizacyjnym obowiązku 
utrzymania tego kraju w ramach Rzeczpospolitej 
(zauważmy jednak, że opowieść o inności szlachty była 
stosowana nie tylko wobec mieszkańców Rusi, ale również 
wobec polskich chłopów, mieszczan, czy też krajów 
Zachodu – Sarmaci czuli się absolutnie wyjątkowi),

 

22 Por. G. Franczak, „Moskwa – polskie Indie Zachodnie. O pewnym 
mirażu kolonialnym z początku XVII wieku”, w: Nel mondo degli Slavi: 
Incontri e dialoghi tra culture: Studi in onore di Giovanna Brogi Bercoff, vol. 
I, Firenze 2008, s. 155-163; por. idem, „Wstęp”, w: Paweł Palczowski, 
Kolęda Moskiewska, oprac. G. Franczak, Warszawa 2010, s. 24-45.

23 Diagnoza powyższa nie jest bynajmniej odosobniona, zob. R. Sto-
biecki, „Różne oblicza historycznego rewizjonizmu”, Sensus Historiae 
XIX (2015), nr 2, s. 35-36. Znamienna jest w tej materii zwłaszcza opinia 
A. Chwalby o „setkach błędów rzeczowych oraz irytujących interpre-
tacji”, jak również zarzut „przeinaczania faktów i wydarzeń, bądź mó-
wiąc jaśniej tworzenia ich na użytek pracy” (sic! H.G.), zamieszczona 
na stronie internetowej Centralnej Komisji ds. Stopni i Tytułów Nauko-
wych. 

Rzeczpospolita szlachecka – twór kolonialny?



290

co przecież ma znaczenie kapitalne dla konstruowanej 
przez Sowę opozycji Wschód – Zachód. Nie mniej zasad-
ne, acz nie pozbawione pewnej złośliwości, jest również 
postawione przez Białka pytanie: 

W jaki sposób Sowa może pogodzić demaskowanie 
kolonialnych zabiegów polskiej szlachty i jednocześnie 
twierdzić, że na Zachodzie istnieje realne centrum 
cywilizacyjne? Gdyby konsekwentnie stosować myśl 
postkolonialną, to stwierdzenia mówiące o wyższości 
Europy Zachodniej musiałyby również zostać zdekon
struowane. W takim wypadku należałoby uznać Jana Sowę 
za kompradora, który próbuje przekonać lud znajdujący 
się w sytuacji zależności (Polaków) do tego, że sytuacja 
ta jest jak najbardziej słuszna24.

Wróćmy na koniec raz jeszcze do kwestii zasadności 
wspomnianych wyżej algiersko-indyjskich analogii: ułom-
ność tej konstrukcji obnaża dość podstawowe pytanie 
o udział dejów i maharadżów, a wreszcie całej – stosunkowo 
licznej! – elity miejscowej w urządzonej przez kolonizatorów 
nowej rzeczywistości, a przede wszystkim – o ich pozycję 
w metropolii. O ile w przypadku brytyjskich Indii można 
mówić o wykorzystywaniu istniejącego porządku społecz-
nego w służbie Imperium „tu i teraz”, czyli na miejscu 
– w samych Indiach, to przecież przedsięwzięciem zgoła 
beznadziejnym będzie poszukiwanie przedstawicieli owych 
lokalnych elit w Izbie Lordów, czy chociażby w Izbie Gmin. 
Powołanie do życia Cesarstwa Indii (1877) również nie 
przyniosło tubylczym elitom szans na rzeczywisty awans 
w skali całego Imperium, nie otworzyło ich przedstawi-
cielom możliwości osiągnięcia rangi parów. W przypadku 
francuskiej Afryki Północnej podobne rozważania wydają 
się jeszcze bardziej bezsensowne. Miejscowe elity NIGDY 
nie stały się częścią elity obu wspomnianych mocarstw 

24 Zob. <http://nowe-peryferie.pl/index.php/2012/11/realne-czyli-pol- 
skosc/>.

Hieronim Grala



 291

kolonialnych, podobnie zresztą rzecz miała się z koloniami 
hiszpańskimi, portugalskimi czy holenderskimi. Tymczasem 
w Rzeczypospolitej mamy do czynienia ze scenariuszem 
zgoła odmiennym: bez względu na istotę sakramentalnego 
sporu o applicare czy incorporare, Litwini i Rusini stali się 
ważną częścią składową elity owego wspólnego z Polską 
państwa, nierzadko przewyższając potęgą i zamożnością 
hipotetycznych „polskich kolonizatorów”. W istocie rzeczy 
od czasów Unii Krewskiej aż po rozbiory na tronie państwa 
polsko-litewskiego nie sposób uświadczyć – poza Stanisła-
wem Leszczyńskim i Janem Sobieskim – przedstawicieli 
polskiej nacji: Jagiellonowie, skądinąd znakomicie skoliga-
ceni z domem Ruryka, dodali do swej litewsko-ruskiej krwi 
jeszcze habsburską i włoską, ale nie polską, Wazowie, po 
kądzieli latorośl litewsko-ruskich Jagiellonów, nie mieli jej 
wcale, Michał Korybut Wiśniowiecki po mieczu wywodził 
się z elity ukraińskiej właśnie! Stanisław August Ponia-
towski wprawdzie pochodził po mieczu z małopolskiej 
(lubelskiej?) szlachty, ale swój awans zawdzięczał przecież 
przynależności przez matkę do wszechmocnej „Familii” 
Czartoryskich – ruskich kniaziów. 

Rusini i Litwini zajmują nierzadko pierwsze urzędy 
w państwie, sięgają regularnie po hetmańskie buławy 
i kanclerską pieczęć, zasiadają w senacie liczniej przecież 
niż etniczni Polacy, stanowią potężną część reprezentacji 
sejmowej. Zresztą, sama liczebność owej „mniejszości”, 
wykluczała jej marginalizację; przypomnijmy, iż właśnie 
nieoczekiwany wzrost liczebności stanu szlacheckiego 
w skali całego imperium w następstwie rozbiorowych 
aneksji stanie się poważnym problemem dla carskiej ad-
ministracji po 1795 roku! A przecież mówimy o państwie, 
które chociażby ze względu na bezwzględną liczebność 
własnej szlachty i ogólną liczbę ludności nie powinno teo-
retycznie mieć problemów z wchłonięciem rzeszy nowych 
poddanych. Czy zatem pozycja szlachty litewsko-ruskiej 
znajduje jakąkolwiek analogię w położeniu dawnych elit 
w kolonialnych posiadłościach Anglii i Francji? Wydaje 

Rzeczpospolita szlachecka – twór kolonialny?



292

się to więcej niż wątpliwe; co więcej – jej przedstawiciele 
odegrać mieli z czasem ogromną rolę kulturalną: czy 
można wyobrazić sobie dzisiaj polską kulturę bez Adama 
Mickiewicza, Juliusza Słowackiego, Stanisława Moniuszki 
czy Czesława Miłosza? A przecież starcza ich także na 
potrzeby tradycji innych narodów sukcesyjnych dawnej 
Rzeczypospolitej! Zjawisko to nie posiada, jak się wydaje, 
czytelnych analogii w zachodnioeuropejskim kolonializmie: 
Rabindranath Tagore, mimo iż wychowany w epoce wik-
toriańskiej i odznaczony w 1915 roku tytułem rycerskim 
(zrezygnował z niego zresztą kilka lat później), należy 
przecież wyłącznie do kultury hinduskiej, natomiast bodaj 
pierwszą ważną osobistością świata frankofońskiego o ko-
rzeniach algierskich stał się zapewne znakomity piłkarz 
Zinedine Zidane… Co więcej, w przypadku posiadłości 
francuskich niska kondycja społeczna stawała się udziałem 
nie tylko tubylców: „Francuzi Algierii są bękarcią rasą, 
efektem najbardziej niespodziewanych mieszanek” – na-
pisał dosadnie Albert Camus, syn francuskiego robotnika 
i Katalonki. Odwołajmy się zatem do przenikliwej diagnozy 
algierskiej rzeczywistości autorstwa francuskiego socjologa: 
„Europejczyk stopniowo odtwarzał środowisko, które było 
jego odbiciem, i świat, w którym nie czuł się wyobcowany, 
a w którym to Algierczyk stawał się intruzem” (Pierre Bour
dieu). Zdaniem tego badacza, uporczywie kolonizowana 
przez francuskich osadników, owych pieds-noirs, Algieria 
stawała się krainą bez historii, a Algierczycy – ludźmi bez 
praw25. Doprawdy, trudno w tym wizerunku dopatrzyć się 
jakichkolwiek podobieństw z realiami polskimi. Uzasad-
nione zdumienie, bardziej zresztą w przypadku Beauvois 
niż Sowy i Hrycaka, budzi natomiast pominięcie niezwy-
kle atrakcyjnej analogii z dziejów Francji, bardzo dobrze 
korespondującej z naszym mitem Kresów. Chodzi tutaj  

25 M. Staniul, Francuskie zbrodnie w wojnie o niepodległość Algierii, zob. 
<http://historia.wp.pl/martykul.html?wid=16503302&ticaid=117462hi-
storia.wp.pl/martykul.html?wid=16503302&ticaid=117462> (dostęp 28.06.
2016).

Hieronim Grala



 293

o mystique Alsace – zjawisko o podobnym podłożu histo-
rycznym i temperaturze emocjonalnej. Pamięć o historycz-
nej krainie, utraconej na rzecz zaborczego sąsiada, która 
przed I wojną światową zaowocowała w armii francuskiej 
zjawiskiem potajemnego wyprowadzania patroli na szczy-
ty górskie, by móc spojrzeć na Kolmar („nasze kolumny 
zwierały się, zachłyśnięte i nieme z wrażenia”26), znajduje 
czytelne analogie chociażby w tradycji żołnierzy przedwo-
jennego KOP-u, wpatrujących się w ziemie, pozostałe po 
stronie sowieckiej. Kresy były postrzegane przez Polaków 
nie tylko jako integralna część ich historycznego terytorium 
państwowego, kraina odwiecznie mu przynależna, ale także 
jako ta część państwa, która zapisała się złotymi zgłoskami 
w dziejach kultury ojczystej, tak w okresie niepodległo-
ści, jak i pod zaborami. Stąd też postulat ich odzyskania 
i utrzymania pozostawał imperatywem dla wielu pokoleń 
Polaków. Wydaje się zatem, iż polskie zabiegi o przyłą-
czenie do odradzającego się państwa Wilna i Lwowa, czy 
nawet rojenia o odzyskaniu Kamieńca Podolskiego, mają 
dużo więcej wspólnego z realiami francuskimi i dążeniem 
do rewanżu po upokarzającym pokoju frankfurckim 1871 
roku, kiedy to w niemieckie ręce przeszła cała Alzacja 
i część Lotaryngii, a wraz z nimi Strasburg, Metz, Kolmar 
i Miluza, niż z nostalgicznymi wspomnieniami francu-
skich kolonistów o utraconych w Algierii gajach oliwnych 
i winnicach.

Problemy społeczne, obok narodowościowych i konfesyj-
nych, zajmują niepoślednie miejsce w konstruowaniu mitu 
domniemanej „Polskiej Kompanii Kresowej”. Kluczowe 
miejsce zajmuje tutaj oczywiście kwestia nieludzkiego uci-
sku ze strony „pana” (zawsze Polaka!) wobec „poddanego” 
(zazwyczaj Ukraińca, co skądinąd pozwala postawić pyta-
nie o ówczesny los chłopa białoruskiego czy polskiego…) 
i dostosowania do owej narracji odpowiednio dobranych 

26 B.W. Tuchman, Sierpniowe salwy, tłum. M.J. i A. Michejdowie, War-
szawa 1984, s. 61-62.

Rzeczpospolita szlachecka – twór kolonialny?



294

przekazów źródłowych. Niestety i tutaj reprezentatywność 
owych przekazów budzi niemałe wątpliwości. Przykładem 
– dodajmy, jednym z wielu – tych niezbyt starannie dobra-
nych świadectw, jest uparcie powtarzany przez J. Sowę – za 
D. Beauvois – zabieg zestawiania rejestru XIX-wiecznych 
wyroków sądowych z guberni kijowskiej, dotyczących 
spraw o pobicie lub zabójstwo chłopa, z idealistyczną tyradą 
Wojskiego z XII księgi Pana Tadeusza27. Tymczasem: o ile 
pierwsze świadectwo dotyczy rzeczywiście haniebnych 
aktów przemocy wobec chłopa, o tyle drugie odnosi się 
przecież nie do idealizacji stosunków dwór – włościanie, 
ale opiewa harmonię w e w n ą t r z  stanu szlacheckiego, 
i to w realiach „demokracji sejmikowej”28. Zestawianie 
przekazów z tak odmiennych partykularzy pozbawione 
jest zatem pod względem metodologicznym jakiegokol-
wiek sensu: bardziej zasadne byłoby zapewne odwołanie 
się do kanonicznego tekstu Aleksandra Radiszczewa 
Podróży z Petersburga do Moskwy (1790), wskazującego na 
bytowanie podobnych form ustroju pańszczyźnianego na 
innych obszarach Imperium Rosyjskiego, poza zasięgiem 
wszak pozostałości domniemanego staropolskiego kolo-
nializmu, a co ciekawsze – nie na jakowychś peryferiach 
uralsko-syberyjskich (co pozwalałoby ewentualnie szukać 
kolonialnych analogii…), ale w guberniach europejskich, 
stanowiących historyczny rdzeń państwowości rosyjskiej! 
Wreszcie – warto byłoby przecież porównać powyższe 
przekazy z materiałem sądowym z innych krajów euro-
pejskich, pochodzącym s p r z e d  zniesienia poddaństwa 
chłopów i likwidacji reliktów pańszczyzny, co przecież 
dla większości krajów naszego kontynentu jest zjawiskiem 
niewiele wcześniejszym, zazwyczaj związanym z rewolucją 
francuską i ładem napoleońskim. Istnienie analogicznych 

27 J. Sowa, Inna Rzeczpospolita, op. cit., s. 59; idem, Fantomowe ciało króla, 
op. cit., s. 338-339; por. D. Beauvois, Trójkąt ukraiński, op. cit., s. 273-275. 

28 Por. Adam Mickiewicz, Pan Tadeusz, czyli Ostatni zajazd na Litwie. 
Historia szlachecka z r. 1811 i 1812 we dwunastu księgach wierszem, oprac. 
J. Krzyżanowski, Warszawa 1953, s. 332-333.

Hieronim Grala



 295

stosunków w owych krajach, czy w europejskiej części 
Imperium Rosyjskiego, nie daje wszakże badaczom powo-
du do wywodów o możliwości zastosowania wobec ich 
ówczesnego porządku społecznego elementów dyskursu 
kolonialnego…29 Piętnowane przez wyjątkowo czułego na 
niesprawiedliwość społeczną Stefana Żeromskiego przy-
padki okrutnego pastwienia się nad poddanymi (Michcik 
z Popiołów, żołnierz-tułacz Matus Pulut) nie noszą wszak 
jakichkolwiek znamion konfliktu etnicznego, chyba że poj-
mowanego à rebours, zważywszy na oczywiste „kresowe” 
pochodzenie księcia Gintułta, odwołując się do pewnego 
modelu stosunków pan – chłop, nieograniczającego się, jak 
widać, do polskich majątków na Ukrainie. No cóż, znako-
mity pisarz wyciągnął, jak widać, właściwe wnioski nie 
tylko z rabacji galicyjskiej 1846 roku (rzezi polskich ziemian 
dopuściło się wszak polskie chłopstwo), ale i z postawy 
włościan wobec Powstania Styczniowego.

Miarą semantycznego nadużycia jawi się również po-
szukiwania iunctim pomiędzy pogardliwym określeniem 
„czarnuchy” a terminem „czerń”, używanym jakoby przez 
Polaków „na określenie rdzennej chłopskiej ludności 
ukraińskiej”30. Powyższa zabawa semantyczna, pozornie 
efektowna, w istocie rzeczy prowadzi nas na manowce, 
bowiem termin ów, aczkolwiek spopularyzowany na 
polskim gruncie przez twórczość Sienkiewicza, w isto-
cie rzeczy jest stricte wschodniosłowiański i legitymuje 
się starożytną metryką w materiale staroruskim! Pojęcie 
„czerń”, oznaczające pospólstwo, potwierdzone jest dobrze 
już w XIII w. (Latopis Nowogrodzki I); w języku polskim 
jest ono oczywistym rutenizmem i zawdzięcza swą karierę 
nie domniemanym „lackim rządom” i wyzyskowi ukraiń-

29 Wielce zasadne uwagi krytyczne zgłosił w tej materii Jan Dzięgie-
lewski, zob. <http://www.yumpu.com/xx/document/view/42045697/
daniel-beauvois-wywaa-1-4-ya-dawno-otwarte-drzwi-glaukopis/1>. 

30 J. Sowa, Inna Rzeczpospolita, op. cit., s. 65. Autor wspiera swe wy-
wody odwołaniem się do wywodów Bogdana Huka, Ukraina. Polskie 
jądro ciemności, Przemyśl 2013. 

Rzeczpospolita szlachecka – twór kolonialny?



296

skiego chłopa, a przemożnemu wpływowi średniowiecznej 
i wczesnonowożytnej ruskiej tradycji społeczno-prawnej. 
Pojęcie to stanowi bez wątpienia pochodną od znanego już 
na Rusi Kijowskiej oznaczenia ludności zależnej (cziornyje 
ljudi), co zresztą w rozlicznych mutacjach przeszło także 
do terminologii prawno-ustrojowej nowożytnego pań-
stwa rosyjskiego. Biorąc zatem pod uwagę dobrze udo-
kumentowane – analogiczne pod względem treściowym! 
– stosowanie tego terminu wobec przedstawicieli dołów 
społecznych w języku rosyjskim XIX i XX ww. (w czym 
raczej trudno dopatrywać się polskiego wpływu i poczucia 
etnicznej obcości…), chciałoby się zaordynować zwolenni-
kom dyskutowanej wersji – obok niewątpliwie inspirującej 
ich „kolonialnej” prozy Josepha Conrada (vide konstatacja 
Bogdana Huka o Polskim jądrze ciemności) – także obowiąz-
kową lekturę podstawowych zabytków epoki z badanego 
ruskiego obszaru31. 

Wydaje się zatem, iż podobne „ustawianie sobie” ma-
terii badawczej nie wytrzymuje rudymentarnych zasad 
krytyki: konsumpcyjny stosunek do przekazów źródło-
wych i ogromnie wybiórcze posługiwanie się dorobkiem 
historiografii ociera się momentami o badawczy nihilizm 
– na horyzoncie zmagań z wyimaginowanym potworem 
polskiego kolonializmu majaczy raczej nie wyniosła świą-
tynia Prawdy, a niedbale sklecona lepianka – nadwiślańska 
replika chaty wuja Toma… 

Nawiązując do istoty problemu historyków z teorią 
postkolonialną, wielce przenikliwie zdefiniowanego w ty-
tule znajdującego się w niniejszym tomie artykułu Anety 
Pieniądz, chciałbym dodać do zaproponowanej triady 
jeszcze jeden element: sprzeciw. Nie jest to, rzecz jasna, 
sprzeciw wobec samej metody, a raczej spór o jej racjo-
nalne wykorzystanie i granice jej przydatności. W ujęciu 

31 Zob. И.И. Срезневский, Словарь древнерусского языка, t. III, ч. 2, 
Москва 1989, kol. 1564. Por. В. Даль, Толковые слова живого великорус-
ского языка, изд. II, Санкт-Петербург–Москва 1882, t. IV, s. 595.

Hieronim Grala



 297

tym relację historyk – teoria charakteryzuje nie tyle prze-
konanie, iż jest to „egzotyczna nowinka, budząca niechęć, 
bo pozornie uderzająca w fundamenty historycznego 
warsztatu, oczywiście w Rankowskim (czy może raczej: 
Handelsmanowskim) rozumieniu tego pojęcia”, co ma 
prowadzić do swoistego odruchu samoobrony, polegają-
cego na dyskredytowaniu teorii bez zamiaru głębszego jej 
poznania, bądź pogląd, iż jest to swoista próba wymiany 
dogmatów, bez liczenia się z ograniczoną przydatnością 
nowej metodologii dla konkretnych obszarów i kręgów 
cywilizacyjnych (z tych właśnie przesłanek krytykował 
teorię postkolonialną Krzysztof Pomian). Autorka trafnie 
i dowcipnie zdiagnozowała charakterystyczną cechę owego 
dyskursu: „reakcją na krytykę kierowaną pod adresem 
historyków dystansujących się wobec «nowych» teorii jest 
płynąca z ich strony zachęta, skierowana do polemistów, 
by zanim zamkną przed historykami archiwa, sami udali 
się najpierw do biblioteki i nieco poczytali”. 

Wydaje się wszakże, iż sytuacja jest jeszcze bardziej 
dynamiczna, zaś postawa historyków – bardziej złożona. 
Obok podświadomego (świadomego?) lęku przed uwikła-
niem w dogmatykę i jedynie słuszną metodologię, obok 
sprzeciwu wobec wulgarnego jej stosowania, wreszcie 
– obok odmawiania nowej propozycji cech rzeczywiście 
nowatorskich, poprzez dowodzenie, iż w istocie rzeczy 
jest to nowocześnie opakowana, ale de facto dobrze już 
znana propozycja interpretacyjna, pozostaje jeszcze funda-
mentalna kwestia rzetelności badawczej. Dotychczasowe 
doświadczenia z zastosowaniem teorii postkolonialnej 
wobec stosunków w naszym regionie, a przede wszyst-
kim – wobec dziejów I Rzeczypospolitej, zazwyczaj nie 
wypadają zachęcająco (co zresztą ilustrują także przyto-
czone przez nas powyżej przykłady). Spór o metodę urasta 
w danym przypadku do rangi zapasów o wywiązywanie się 
z pryncypiów naszej profesji i szacunku wobec wymogów 
rzemiosła. Lekceważenie ustaleń szczegółowych w imię 
uzyskania rozległej perspektywy bądź wypracowania 

Rzeczpospolita szlachecka – twór kolonialny?



298

modelu o wysokim stopniu generalizacji oznacza w istocie 
rzeczy zaprzeczenie fundamentalnej zasady różnorodności 
– i równoprawności – doświadczeń badawczych. Co gorsza, 
niemała część apologetów teorii postkolonialnej stosuje ją 
do dość ograniczonych geograficznie i czasowo obszarów. 
Warunkiem sine qua non stosowania instrumentów uzna-
wanych za uniwersalne jest przecież zweryfikowanie ich 
przydatności na możliwie rozległym materiale i odwołanie 
się do rzetelnie i metodycznie poprowadzonych badań 
komparatystycznych. Tymczasem w przypadku domnie-
manego kolonializmu w oczywisty sposób zapóźnionej 
Rzeczypospolitej nikt jakoś nie kwapi się do wykorzystania 
doświadczenia osmańskiego czy chociażby rosyjskiego! 
Nawet oczywiste skądinąd różnice między ekspansją 
morską i lądową (Rosja, Porta Otomańska, Bizancjum, 
Chiny etc.), wyznaczające przecież jedną z najistotniejszych 
odmienności między kolonializmem rosyjskim i zachodnio-
europejskim, nie znajdują przecież poważniejszego odbicia 
w polskich dywagacjach nad (nie)przydatnością dyskursu 
kolonialnego do dziejów ojczystych. Dodajmy wreszcie, iż 
nie sposób nie zgodzić się z konkluzją Jana Kieniewicza, 
iż przywoływane przez zwolenników teorii kolonialnej 
procesy „dają się opisać i zinterpretować w klasycznych 
terminach, czy to szkoły weberowskiej, czy marksistowskiej, 
i nie zyskują na wprowadzeniu terminologii czy sposobu 
myślenia wypracowanego w studiach postkolonialnych”. 

Warto zatem postawić sobie pytanie, czy aby zaordyno-
wane nam lekarstwo – radykalne i obliczone na doszczętne 
usunięcie wszelkich nawarstwień historycznej tradycji, 
owa zapowiadana „dekonstrukcja mitu” – w obecnej po-
staci dobrze pasuje do samej istoty leczonej przypadłości? 
A może jednak mądrość dawnych medyków: „Qui bene 
purgat, bene sanat” niekoniecznie daje się zastosować do 
leczenia „fantomowych” bólów z pomocą ahistorycznej 
fantasmagorii? Rzeczpospolita szlachecka w postkolo-
nialnym ujęciu swych krytyków kojarzy się bowiem nie 
tyle z bytem realnym – wdzięcznym przedmiotem analizy  

Hieronim Grala



 299

badawczej, odpowiadającej wszelkim rygorom współczesnej 
humanistyki – co z projekcją wyobraźni samych badaczy. 
Inaczej mówiąc – ze współczesną hipostazą sławetnej frazy 
Alfreda Jarry’ego „w Polsce, czyli nigdzie”…

Rzeczpospolita szlachecka – twór kolonialny?





OD STUDIÓW POSTKOLONIALNYCH  
PO DEKOLONIZACJĘ IDEI

Óscar Barboza Lizano

Tytuł zawiera oczywistą sugestię. Kiedy mówimy o post-
kolonializmie, szukamy sposobu na dekolonizację. Pocho-
dzę z regionu, który został podbity, skolonizowany, oswo-
bodzony, ponownie skolonizowany przez siły wewnętrzne, 
ponownie oswobodzony przez siły wewnętrzne, znowu 
skolonializowany w trybie neokolonialnym i w niektórych 
przypadkach jeszcze raz (post)wyzwolony. Dlatego muszę 
zdekolonizować myśli, które związane są z tym kolonialnym 
dziedzictwem. Aby osiągnąć cel, prześledzę to, co przez 
ponad 500 lat nazywano kolonializmem. Spróbuję ukazać 
proces dominacji i wyzysku jednych obszarów przez inne, 
jak i całą gamę relacji implikujących spór o władzę. 

Idee i myśli ulegają kolonizacji na poziomie rodziny, 
społeczności, religii, państwa i oczywiście nauki. Takie 
podejście jest uzasadnione, jeśli uwzględnimy przemyśle-
nia Foucault dotyczące stosunku władzy i połączymy je 
z podejściem profesora Buchowskiego do tematu hierarchii 
naukowych. 

Jeśli badać będziemy instytucje społeczne z uwzględ-
nieniem dorobku etologii, odnajdziemy w nich stosunki 
władzy, hierarchie, spory o terytoria fizyczne i psycholo-
giczne, ale przede wszystkim kolonizację tych przestrzeni. 



302

Latynoamerykańska szkoła historii idei

Założycielem latynoamerykańskiej szkoły historii idei 
i jej najbardziej znanym reprezentantem jest Leopoldo Zea 
Aguilar (1912-2004), meksykański filozof, który w 1947 roku 
powołał do życia seminarium Historii Idei Amerykańskich 
w ramach Wydziału Humanistycznego Narodowego Auto-
nomicznego Uniwersytetu Meksyku (UNAM). Był również 
założycielem, w 1966 roku, Kolegium Studiów Latyno-
amerykańskich (Colegio de Estudios Latinoamericanos), 
a w 1978 Centrum Koordynacji i Dyfuzji Studiów Latyno-
amerykańskich (Centro Coordinador y Difusor de los Estu-
dios Latinoamericanos). W ten sposób zdołał zinstytucjona-
lizować w Ameryce Łacińskiej nauczanie i badania, zarówno 
jeśli chodzi o studia latynoamerykańskie, jak i historię idei 
Ameryki Łacińskiej, w ramach których konsekwentnie 
podejmuje się tematy z perspektywy peryferii (Palti 2005). 

Oczywiste jest, że myśl latynoamerykańska istniała rów-
nież przed uzyskaniem niepodległości przez kraje regionu. 
Jednakże, głównie w XIX wieku, zgodnie z przekazem 
Horacia Cerutti Guldberga (1997: 64), ucznia i kontynuatora 
dzieła Leopolda Zei,rozważania koncentrowały się na kwe-
stiach politycznych, a w epoce kolonialnej myśl ograniczała 
się do relacji między dominującymi i zdominowanymi, 
ciemiężycielami i uciskanymi, panami i niewolnikami. 

Leopoldo Zea opracował jednostki analizy, będące rów-
nież wyrazem idei, które nazwał filozofemami (filosofemas). 
W tym samym czasie Arthur Lovejoy definiował idee ele-
mentarne. Oznacza to, że zarówno filozofemy Zei, jak i idee 
elementarne Lovejoya pozwoliły na ustanowienie historii 
idei jako dyscypliny akademickiej. Filozofemy posiadają 
składowe, które różnicują się między sobą i są zmienne, 
w zależności od uwarunkowań kulturowych. Prowadzi 
nas to do schematu „modeli i odstępstw”, dominującego 
w studiach nad historią idei. 

W Ameryce Łacińskiej historia idei przede wszystkim 
koncentrowała się na penetrowaniu bytu narodowego. 

Óscar Barboza Lizano



 303

Wiele badań dotyczyło kwestii przepływu i włączenia się 
europejskich idei liberalnych do pozornie obcego i nie-
przyjaznego środowiska, które w niektórych przypadkach 
nabrało tradycyjnego i konserwatywnego charakteru (Palti 
2005). Doprowadziło to, według Francois-Xaviera Guerry 
(Guerra 1992: 15), do wytworzenia swego rodzaju polemiki 
między tym, co francuskie – identyfikowane jako nowo-
czesne, a tym co, hiszpańskie – utożsamiane z tradycją. 
Zgodnie ze stwierdzeniem Paltiego (2005: 79) „Guerra 
odkrywa istnienie powiązania wewnętrznego między 
obydwoma poziomami – dyskursu i ekstra-dyskursu”. We-
dług części badaczy, jednym z problemów występujących 
w przemyśleniach Leopolda Zei, był aspekt metodologiczny 
związany z „modelem wyjaśniającym treści” (Palti 2005: 
77). Schemat „modeli i odstępstw” ukierunkowuje na dy-
chotomiczną wizję zjawisk. Taki sposób percepcji obejmuje 
historię polityczną, intelektualną i lokalną, między innymi 
dysputę między nowoczesnością a tradycją, czyli ścieranie 
się wizji „idealnego rządu przeciwstawionego tradycyjne-
mu dziedzictwu kolonialnemu”. Owe antagonistyczne siły, 
zdaniem Paltiego, nie mogą współistnieć na tych samych 
poziomach rzeczywistości (Palti 2005: 78). Jednakże, Fran-
çois-Xavier Guerra w swoim dziele Modernidad e independen-
cias. Ensayos sobre las revoluciones hispánicas (Nowoczesność 
i niepodległość. Eseje na temat hiszpańskich rewolucji) 
zrywa ze schematem sił antagonistycznych, tak aby móc 
uwzględnić mutacje kulturowe, i udaje mu się połączyć 
„przemiany koncepcyjne z wariacjami wytworzonymi na 
poziomie praktyk politycznych” (Palti 2005: 80). 

W ten sposób zaczęto przezwyciężać hiszpański dualizm 
i amerykański liberalizm. Nowoczesność i tradycja tracą 
konkretny historyczny charakter i stają się podstawowymi 
zasadami transhistorycznymi (Palti: 2005), które przenikają 
lokalną historię intelektualną, objaśniając jej przebieg po 
dzień dzisiejszy. 

Ponadto część teoretyków dekolonizacji i filozofii wy-
zwolenia, jak Anibal Quijano, Enrique Dussel, Ramón 

Od studiów postkolonialnych po dekolonizację idei



304

Grosfoguel, twierdzą, że początek nowoczesności należy 
umiejscowić w roku 1492, kiedy zapoczątkowany został 
procesu „ja podbijam i dominuję drugiego”. Według 
Dussela nastąpiła wtedy zamiana “Myślę, więc jestem” 
na “Podbijam i istnieję”. Podążając za Dusselem: jest to 
moment, w którym Europa otwiera się i zatacza krąg 
wokół świata arabskiego, panuje na morzach i oceanach. 
Według Grosfoguela (2013), to właśnie 11 stycznia 1492 
roku rozpoczyna się wielki proces kolonizacyjny oraz 
„cztery wielkie ludobójstwa/epistemobójstwa”. 

 Podbój Nowego Świata przyniósł przemiany w dys-
kursie dominacji związanym od tej chwili ze „światem 
kapitalistycznym i patriarchalnym, Centrum i Zachodem, 
chrześcijaństwem, nowoczesnością i kolonializmem” (Gros-
foguel 2013: 43). Jego podstawą staną się różnice religij-
ne, uzupełnione o rasowe, co doprowadzi do narodzin 
rasizmu religijnego. Przejawem dychotomii iberyjskiej 
będzie występowanie z jednej strony ludzi prawdziwej 
wiary, a z drugiej niewiernych. W przypadku Ameryki 
wierzącymi będą osoby posiadające duszę, a te bez wiary 
nie będą posiadały duszy, czyli pozbawione będą jakie-
gokolwiek człowieczeństwa. Taka sytuacja doprowadziła 
do wielkiej debaty w Valladolid, w latach 1550-1551, pro-
wadzonej między Juanem Ginesem de Sepúlveda i Bar-
tolomé de las Casas. Miała ona pozytywne i negatywne 
konsekwencje, zarówno dla ludności autochtonicznej, jak 
i nowych mieszkańców Nowego Świata. Pociągnęły one 
za sobą uprowadzenie i zniewolenie wielu Afrykanów, 
którzy masowo umierali podczas morskiego transportu do 
Ameryki. Procesowi temu towarzyszyła anihilacja wiedzy, 
tak jak to miało miejsce w wypadku pierwotnych kultur 
ludów Ameryki oraz indoeuropejskich. Zatem należy 
uznać, że trzecie wielkie ludobójstwo i epistemiobójstwo 
miały początek 12 października 1492 roku. Leopoldo Zea 
nazwał ten proces przykryciem kultur i wiedzy, a Dussel 
tuszowaniem, aby mógł powstać mit o nowoczesności: „naj-
bardziej bezpośrednim sposobem, aby wspierać praktykę 

Óscar Barboza Lizano



 305

transoceanicznej dominacji kolonialnej jest pokazanie, że 
dominująca kultura przyznaje tej zacofanej korzyści pły-
nące z cywilizacji” (Dussel 2008: 165). Jedynym powodem 
takiego postępowania była chęć budowy za wszelką cenę 
jednej wspólnej tożsamości w ramach jednej monarchii: 
„Chrześcijańska monarchia Kastylii chciała połączyć tożsa-
mość państwową z tożsamością ludności w ramach granic 
terytorialnych. Był to początek idei państwa narodowego 
w Europie” (Grosfoguel 2013: 41).

Czwarte epistemiobójstwo związane jest z kobietobój-
stwem. Miało ono miejsce w Europie na przestrzeni XVI 
i XVII wieku (Grosfoguel 2013: 51). 

Tworzenie się tożsamości latynoamerykańskiej bez 
wątpienia związane jest z historią oraz ze szkołą myśli 
latynoamerykańskiej. Źródłem impulsu jest chęć poznania 
istoty ponownego odkrycia, pisania na nowo i reinterpretacji 
idei, tak aby można było zdefiniować siebie samych jako 
odmiennych, jako Amerykę Łacińską. Ma to zastosowa-
nie także w przypadku innych regionów peryferyjnych. 
Oznacza to, że jakikolwiek kraj, który nie odegrał roli 
państwa hegemonicznego w ramach światowego procesu 
historycznego, dokonującego się po 1492 roku, powinien 
traktować się jako ten inny, ten drugi, co widział, przeżył 
i myślał odmiennie niż wynika to z idei hegemonicznego 
Centrum. Chodzi o ujęcie historii idei z innej perspekty-
wy, tej wyzwolonej, według Hinkelammerta (2007: 178): 
„W tej perspektywie wolność oznacza odzyskanie przez 
człowieka podmiotowości”. 

Z powyższego mozna wywnioskować, że kolonizacja nie 
wynikała z geograficznej lokalizacji terytoriów, a z narzu-
cenia hegemonicznych idei kolonialnych. Począwszy od 
1492 roku, w dowolnym momencie dychotomiczne idee 
dominacji i zdominowanych, Centrum – Peryferii, ciemię-
życieli i uciśnionych, wyzyskujących i wyzyskiwanych, 
okupantów i okupowanych, są ściśle związane z procesem 
konkwisty i kolonizacji myśli. Jedni, ustanawiając reguły, 
granice, hierarchie podległości i sprawując władzę nad 

Od studiów postkolonialnych po dekolonizację idei



306

innymi, przyczyniają się do utrzymania logiki dominacji 
nad drugą stroną, która w pewnym momencie będzie 
dążyć do niezależności.

Narzędziem do zrozumienia spuścizny kolonizacji i jej 
miejsca w tworzeniu się tożsamości latynoamerykańskiej 
jest propozycja wcześniej wzmiankowanego już Leopolda 
Zei, jak i kontynuatora jego dzieła Horacia Ceruttiego Guld-
berga. W swojej książce Hacia una metodología de la historia 
de las ideas (filosóficas) en América Latina (Ku metodologii 
historii idei (filozoficznych) w Ameryce Łacińskiej) z 1997 
roku Zea sugeruje, że filozofia nie jest wiedzą per se, ale 
staje się konkretnym rozwiązaniem problemów poszcze-
gólnych narodów i regionów. To samo twierdzili, między 
innymi, José Vasconcelos i Antonio Caso. Dla Leopolda Zei 
filozofia jest „próbą rozwiązania problemów człowieka” 
(Zea 1980: 58). Wynika z tego, że problemy rozwiązuje-
my, zaczynając od samych siebie (ibid.), uwzględniając 
indywidualne uwarunkowania oraz ograniczenia ludzi 
i narodów. Ze swej strony Francisco Romero (1891-1962), 
filozof argentyński, w studium o historii idei (Estudios de 
Historia de las Ideas) z 1953 roku, zgadza się z Leopoldem 
Zeą, który odnosił idee do właściwych im okresów, co po-
magało uporządkować wydarzenia w danym bądź innym 
czasie. Nawiązując do tych przemyśleń, Cerutti postuluje, 
aby podzielić historiografię idei na cztery etapy: Mityczny, 
Metafizyczny, Racjonalny i Dialektyczny (Cerutti 1997). 
A następnie proponuje, by wyróżnić historiografię mate-
rialistyczną filozofii latynoamerykańskiej, historiografię 
filozoficzną bądź myśli socjologicznej, związaną z teorią 
zależności, oraz historię filozofii hispanoamerykańskiej 
i jedności Ameryki Łacińskiej. 

Z perspektywy myśli latynoamerykańskiej sprzężenie 
historii i filozofii jest nieuchronne, dlatego ważne jest 
właściwe rozumienie historii idei. Lovejoy rozumie ją jako

coś, co jest zarówno bardziej konkretne i mniej restrykcyjne 
niż historia filozofii. Różni się, po pierwsze, ze względu 

Óscar Barboza Lizano



 307

na charakter jednostek, którymi się zajmuje. Chociaż 
zajmuje się głównie tym czym pozostałe gałęzie historii 
myśli i opiera się w dużej mierze na wcześniejszych swoich 
zadaniach, dzieląc jednakże materię w szczególny sposób, 
porządkuje ją zgodnie z nowymi podziałami i relacjami 
[...]. Sposób procedowania można uznać za analogiczny 
jak w chemii analitycznej, chociaż porównanie niesie 
z sobą wiele zagrożeń. Mając do czynienia z historią 
doktryn filozoficznych, na przykład, historia idei niszczy 
systemy indywidualne i zgodnie z celami, rozkłada je na 
części pierwsze, które nazwać możemy pojedynczymi 
(unikatowymi) ideami. 	 (Lovejoy 1983: 10)

W dziele Wielki łańcuch bytu: studium z dziejów idei Lovejoy 
(1983: 22) pisze, że wielkim zadaniem historyka idei jest 
„semantyka filozoficzna: studium zdań i słów świętych, 
dla danego okresu bądź ruchu”. W hispanoamerykańskiej 
myśli postindependystycznej zawsze istnieli przedstawi-
ciele i sympatycy myśli zachodnioeuropejskich (Cerutti 
1997: 63). Z tego powodu w ideach amerykańskich można 
zaobserwować „dominację francuskiego encyklopedyzmu, 
myśli katolickiej oraz angielskiego empiryzmu” (ibid.). 
Jednocześnie odnajdziemy pozytywistów i antypozytywi-
stów charakteryzujących się „eklektyzmem i krauzyzmem” 
(ibid.). Z tego powodu mieszanie kryteriów będzie zawsze 
niezbędne. Dalecy od negowania europeizacji, powinni-
śmy owe idee zaakceptować jako proces ewolucji myśli 
„pochodzących wyłącznie z historii politycznej” (Cerutti 
1997: 69). Według Olivera Brachfelda (Cerutti 1997: 69), 
powinniśmy wydzielić dwa okresy: kolonialny, z odno-
wionymi w XVIII wieku ideami, uwydatniając utylitaryzm 
Benthama i jego wpływ na Simona Bolivara, oraz filozofię 
postindependystyczną z obecnością encyklopedyzmu fran-
cuskiego, angielskiego empiryzmu, sensualizmu Condillaca 
i eklektyzmu Cousina. 

Z rozważań Ceruttiego wynika, że okresy historyczne 
posiadają otwartą i heterogeniczą filozofię oraz potrzebę 
przywoływania współczesnej problematyki (Cerutti 1997: 

Od studiów postkolonialnych po dekolonizację idei



308

71), dlatego popiera on twierdzenie, że historia filozofii la-
tynoamerykańskiej nie może obyć się bez własnej literatury 
(Carrillo 1959, [w] Cerutti 1997: 72). Zresztą, literatura za-
wsze była zanurzona w kontekście politycznym i czasowym 
okresu, w którym jest tworzona. W związku z tym powieść, 
opowiadanie czy poezja są odkrywczymi instrumentami 
myśli, historii politycznej kraju i jego socjologii oraz debat 
ideologicznych. Parafrazując Zeę: filozofia jest ideologią, 
podobnie jak etyka i filozofia, w której ważne jest „to, po 
co się robi, dlaczego i jak to jest możliwe” (Zea 1980: 61). 
Tak więc, to „filozofia, sprawia, że jesteśmy świadomi na-
szej sytuacji jak ludzie między ludźmi, jak narody między 
narodami” (Zea 1980: 61), czyli dzięki tej wyzwolicielskiej 
świadomości wracamy jako podmiot – my Latynoame-
rykanie – do ludzkości. Innymi słowy, to dekolonizacja 
sprawia, że powracamy do esencji (własnego jestestwa) 
tego, czym rzeczywiście jesteśmy, do punktu, w którym 
możemy odbić się od hegemonicznej dominacji. Horacio 
Cerutti (1997) określa w tym kontekście trzy aspekty, które 
mają wpływ na metodologię badań idei:
1)	konstrukty historyczne – ustanawia się je przy pomocy 

języka;
2)	związki między wytworami kultury, które negują bądź 

wspierają dyskurs poprzez sztukę – innymi słowy chodzi 
o artykulację przestrzeni polityczno-społecznej poprzez 
artystyczno-literacką;

3)	regionalizacja historii ideologii, która dotyczy regional-
nej pracy nad ideami, a nie w ramach poszczególnych 
państw – w ten sposób będzie można lepiej interpretować 
rzeczywistość, oczekiwania i marzenia. 
Aby poradzić sobie z problemami metodologicznymi, 

które bardzo często występują w badaniach nad ideami, 
zaleca się próbę eksplanacji „zakładającej pewną inter-
pretację, a nawet pewną wizję (spekulacyjną)” (Cerutti 
1997:102). Tak więc należy dobrać model historii filozofii, 
który będzie wyznaczał kierunek i cel rekonstrukcji (ibid.). 
Jednakże Leopoldo Zea przestrzega, że punkt wyjścia 

Óscar Barboza Lizano



 309

będzie zawsze usytuowany w tradycji filozoficznej oraz 
krytyce refleksyjnej, a nie w osobliwości myśli (Zea 1980: 
66). Przypomina to ostrzeżenia związane z wykorzysta-
niem wtórnych źródeł, których używa się celem odparcia 
argumentów i obalenia idei, dlatego Cerutti nalega na 
eliminację szkolnych przyzwyczajeń i przedstawia kolejne 
propozycje metodologiczne, koncentrujące się na:
a)	 wpływie światowej tradycji filozoficznej na filozofię 

latynoamerykańską;
b)	 okresowości jako materialistycznym koncepcie, celem 

wyjaśnienia powiązań między bazą a nadbudową (bez 
popadania w artefakt);

c)	 wartościach jako funkcjach i determinantach społecznych 
pełnionych przez idee;

d)	regionalizacji jako rekonstrukcji przestrzeni i regionów 
o historycznym znaczeniu, celem zrozumienia powszech-
nych procesów myślowych;

e)	 nieświadomych uwarunkowaniach idei, które nabierają 
nieoczekiwanego znaczenia jak kawałki układanki jedne-
go bądź wielu modeli interpretacji naszej rzeczywistości 
(Cerutti 1997: 105-107).
Wydaje się, że punkt (b) jest wyrazem sporu jaki Cerutti 

prowadzi z Romero, jako że przemyślenia tego ostatniego 
opierają się na przemyśleniach Kanta i Kartezjusza, rysując 
przed nami mechaniczną koncepcję świata naturalnego, 
uzasadniającą wolnomyślicielstwo:

[…] strzała kartezjańska, po tym jak zraniła i przeszyła 
wielu białych, wbiła się w Krytykę czystego rozumu 
i pozostała w niej rezonując. Teraz już wiemy, którzy 
biali zostali przeszyci przez grot wystrzelony przez 
Descartesa, są to: Malebranche, Spinoza, Leibniz, Berkeley, 
bez uwzględnienia tych, o których się zaledwie otarł, jak: 
Locke i Hume. 	 (Romero 1953: 46) 

Z tego powodu nie powinniśmy, jak to proponuje Cerutti, 
Dussel bądź Grosfoguel, odstępować od mechanicyzmu 
w kwestiach periodyzacji, gdyż jest on fundamentalny 

Od studiów postkolonialnych po dekolonizację idei



310

dla postrzegania i zrozumienia „historii samej w sobie, 
ani narodowej, ani europejskiej czy zachodniej, po prostu 
uniwersalnej” (Zea 1980: 76). Chociaż pamiętać powinni-
śmy o tym, że słowu „uniwersalizm” towarzyszy często 
przymiotnik „chrześcijański” jako definicja religii katolickiej 
(Górski 2002: 53). O potrzebie powiązania filozoficznych 
i politycznych dyskursów oraz „włączenia odpowiedniej 
metodologii analizy lingwistycznej, która pozwoli rozszy-
frować mowę” pisze Cerutti (Cerutti 1997: 114). 

W kontekście powyższych poglądów oraz dorobku 
Klubu Historii Idei Lovejoya i Szkołę Cambridge nasuwają 
się przemyślenia José Gaosa (1900-1969) – hiszpańskiego 
filozofa osiadłego w Meksyku, który wskazywał na istnienie 
trzech alternatywnych wobec siebie dróg rozwoju historii 
filozofii (Gaos 1947, w: Cerutti 1997: 115):
a)	albo wszystkie filozofie odnoszą się do tej samej rzeczy-

wistości, a tylko jedna z nich jest prawdziwa, a wszystkie 
inne są fałszywe;

b)	albo wszystkie odnoszą się do tej samej rzeczywistości, 
i wszystkie są fałszywe;

c)	 albo każda odnosi się do innej rzeczywistości i wszystkie 
są prawdziwe.
Istnieją także zwolennicy stawiania historii filozofii 

w opozycji do historii idei, wśród nich można wskazać 
José Luisa Romero (1967), który wychodzi od akulturacji 
latynoamerykańskich społeczeństw oraz pilnej potrzeby, 
aby studia nad ideami brały zawsze pod uwagę kwestie 
ich odbioru, jako że ich adresatem jest społeczeństwo miej-
skie. W związku z tym za część korpusu idei uważa się te 
myśli, które rozwijają się w wyniku interpretacji rzeczy-
wistości i nie odpowiadają konkretnemu ich kierunkowi, 
ale odciskają wyraźne piętno na życiu społecznym (Cerutti 
1997). Tak jak podkreślał to Leopoldo Zea, odnosząc się 
do filozofii Naszej Ameryki, koncentrującej się na „kon-
kretnych podejściach, konkretnej rzeczywistości, która nie 
jest ani logiczna, ani metodologiczna” (Zea 1980: 68). Miał 
on na myśli problemy polityczne, społeczne i kulturowe, 

Óscar Barboza Lizano



 311

które wynikały często z relacji podporządkowania jednej 
kultury drugiej, która była również naszą. Z taką inter-
pretacją zgadzają się między innymi Dussel, Grosfoguel 
czy Hinkelamert.

Na temat funkcji społecznej idei w ramach systemu 
zależności prowadzi rozważania Horacio Cerutti, uwzględ-
niając dorobek Arturo A. Roiga (Cerutti 1997: 119). Można 
je odnieść do teorii grafów, bardzo popularnej w badaniach 
nad sieciami społecznymi XXI wieku. Oznacza to, w mate-
matycznym ujęciu, iż z określonej liczby V wierzchołków 
(obiektów) wychodzi określona liczba krawędzi (zdarzeń), 
które wpływają na V.

Roig przedstawił osiem zaleceń ułatwiających podejście 
do historii idei, opublikowanych przez UNESCO i wydaw-
nictwo Siglo XXI w 1974 roku:
1)	początkowa myśl jest zintegrowana z szerszą strukturą, 

w której znajdują się różne przejawy idei;
2)	stosować dialektyczne podejście, uwzględniając współ-

czesną perspektywę idei oraz zwracając uwagę na uwa-
runkowania społeczne i siłę transformacji drzemiącą 
w ideach;

3)	nie stosować analizy idei z perspektywy historii akade-
mickiej i nauki, pozostawiając możliwość uwzględnienia 
ideologii, ruchów wyzwoleńczych, dominacji i integracji;

4)	konfrontować idee z konkretnych dziedzin i obszarów, 
tak aby uzyskać odpowiedzi w ramach poszczególnych 
obszarów epistemologicznych (filozofia, pedagogika, 
itd.);

5)	zawsze mieć na względzie wspólny latynoamerykański 
proces historyczny;

6)	wykraczać poza narodowe przestrzenie i kierować się 
ku regionalnym i kontynentalnym kontekstom;

7)	wskazywać na wpływy procesów historycznych;
8)	zrozumieć, że historia latynoamerykańskiej świadomości 

społecznej to historia idei.
Nalegam jednakże, aby mieć również na uwadze to, co 

Romero i Zea ustanowili jako normę filozoficzną (filozofię 

Od studiów postkolonialnych po dekolonizację idei



312

fundatorów). Dla pierwszego historia idei to droga ku filo-
zofowaniu, dlatego należy robić to we własnym (ojczystym) 
języku i w ten sposób móc określać się wobec konkretnych 
problemów. Drugi, odnosząc się do filozofów wywodzą-
cych się z Ameryki Łacińskiej, podkreślał, że powinni oni 
mieć świadomość, iż są częścią jednej wielkiej wspólnoty 
kulturowej, która uwypukliła się poprzez zachodnią eks-
pansję (Zea 1980: 77) .

Dla Francisca Romera filozofia amerykańska nie jest 
niczym innym jak filozofią europejską w Ameryce. Dla-
tego mamy do czynienia z wyścigiem przywłaszczania 
cudzych myśli, aby odnaleźć własne formuły. Rodzą się 
w ten sposób idee rewaloryzujące pozytywizm, co wpłynęło 
na początki filozofii amerykańskiej jako ruchu. Według 
F. Romero, filozof to najbardziej podatny z intelektuali-
stów – jeśli ograniczy się mu wolność myślenia, doprowa-
dzony zostanie do frustracji. Dlatego przestrzegał przed 
nazizmem kreolskim i bolszewizmem, będącymi częścią 
jego czasów, i nawoływał do obrony i zgłębiania wolności. 
Według niego wolność znajduje się w centrum rozważań 
Kartezjusza; Romero zgadzał się z nim, iż stanowi ona 
„niezbędny element poznania” (Romero 1953: 51). Wolność 
filozoficzną Romero opiera na pojęciu wolności myśliciela 
uniwersalnego, która nawiązuje do indywidualności, jako 
jednego z trzech duchowych ruchów nowoczesności, w celu 
odnalezienia prawdy o sobie. Tak więc wolność w wolno-
mularstwie w sposób alegoryczny przedstawiana jest jako 
knypel bądź młotek, który wręcza się młodym adeptom tuż 
po inicjacji. Podobnie jest z pozostałymi konceptami, jak 
braterstwo i równość, które w mojej rozprawie doktorskiej 
są ważnym przedmiotem analiz.

Chociaż Horacio Cerutti Gulberg jest krytyczny wobec 
obserwacji F. Romero i Leopolda Zei, ważne jest, aby je 
również uwzględnić, jako że analizy nie powinny być wy-
łącznie związane z samymi ideami albo osobowościami, 
ale również z siłami napędowymi społeczeństwa (Luckas 
1976). W swojej rozprawie doktorskiej uznaję właśnie 

Óscar Barboza Lizano



 313

instytucję wolnomularską za siłę napędową o filozoficz-
nym charakterze, działającą w społeczeństwie. Dlatego, 
podążając za Lovejoyem, wyodrębnię idee jako koncepcje 
powstałe w ramach nowoczesnej myśli wolnomularskiej, 
traktując je jako propozycje wyjątkowe i konkretne. Podejmę 
próbę prześledzenia ich ewolucji w intelektualnym świecie 
latynoamerykańskim, na przykładzie Ameryki Środkowej 
wieku XIX i pierwszej połowy XX.

W ten sposób doszedłem w niniejszych rozważaniach 
do ważnego punktu jakim jest Centrum. Obserwując 
różnorodne centra kontynentalne, bez dokonywania po-
równań, możemy dojść do wniosku, że mają one wiele ze 
sobą wspólnego. Wszystkie znajdowały się pod wpływem 
metropolii, które jako centra (określonego momentu histo-
rycznego) ustanowiły hegemonię kulturową, naukową, 
militarną i gospodarczą. Ze względu na swoje położenie 
są podatne na wpływy interesów hegemonicznych, jak 
i migracje (ciągłe niezależnie od czasów) oraz przepływy 
towarów.

Powyższy opis daje możliwość zrozumienia dlaczego 
centra geograficzne padają ofiarą ekspansji imperiów 
– hegemonicznych potęg gospodarczych, kulturowych 
i ideologicznych. W przypadku Ameryki Środkowej, ana-
lizując epokę prekolumbijską, możemy dojść do wniosku, 
że centrum wpływów kulturowych ustanowione zostało 
na terytorium Azteków (Mexica), a w innym momencie 
historycznym na terenach Majów. W epoce kolonialnej 
również mieliśmy z tym do czynienia, i chociaż wielka 
metropolia władzy zlokalizowana była na Półwyspie Ibe-
ryjskim, Wicekrólestwo Nowej Hiszpanii utrzymywało 
swoją hegemoniczną rolę na ziemiach położonych głównie 
na południu od niego.

W walkach niepodległościowych spierano się o terytoria 
położone w centrum Ameryki w ramach różnych projektów: 
Boliwara, meksykańskiej dominacji, brytyjskiego imperium 
i w końcu rosnących w siłę Stanów Zjednoczonych. Te 
ostatnie zdominują całkowicie przestrzeń znaną pod nazwą 

Od studiów postkolonialnych po dekolonizację idei



314

Zachodu, ustanawiając jednobiegunowy dyskurs politycz-
ny i kulturowy. Pozostałe centra kontynentalne przeszły 
przez podobne procesy, chociaż nie były one równoległe. 
Dlatego uważam za konieczne, aby w postkolonialnym 
i dekolonizacyjnym procesie rozwijać i prowadzić badania 
w ramach relacji centrum – centrum, gdzie różnorodne 
wpływy w społeczeństwie będzie można ująć z perspek-
tywy teorii dekolonizacji.

Ma to związek z koncepcją „centrum – peryferii”, 
ukierunkowaną na aktorów owych przestrzeni. W tym 
przypadku powinniśmy stworzyć i zrozumieć rzeczywiste 
kategorie odpowiadające naszemu położeniu geograficz-
nemu, gdzie centrum jest dominującą i hegemoniczną 
peryferią, a prawdziwa peryferia to sporne centra geogra-
ficzne. Z wnętrza tych samych centrów powinniśmy poddać 
dekonstrukcji dyskurs, który mitologizuje i mistyfikuje 
rozwój jako dyskursywny instrument hegemonicznych 
peryferii oraz elit kolonizacji. Procesy dekolonizacyjne nie 
zostały zakończone, a wszystkie centra kontynentalne są 
produktem idei kolonizacyjnych, które są przez nie przy-
właszczane, przekształcane i uznawane za własne. W ten 
sposób ulegają zmianie przestrzenie, wartości, interesy 
i praktyki społeczne. Dochodzi do tego, że przestrzenie 
miejskie i krajobrazy przekształcane są w myśl idei ko-
lonizacyjnych tak, aby uzyskać jak najściślejszą zależność 
intelektualną między narodami.

 W dziedzinie produkcji centra kontynentalne skoncen-
trowane są na spełnianiu oczekiwań hegemonów, którzy 
starają się zabezpieczyć swoją kontrolę nad źródłami energii 
i innymi zasobami będącymi w posiadaniu centrów konty-
nentalnych. Stąd też dynamicznie postępująca degradacja 
środowiska na tych obszarach.

Tym samym mit rozwoju i wzrostu gospodarczego wy-
musza serię transformacji społeczno-środowiskowych, które 
coraz bardziej konfrontują się z przyrodą oraz istnieniem 
człowieka. Myśl kontynentalna zostaje zglobalizowana, 
połączona z dyskursem o rozwoju, z dominacją nad tym, 

Óscar Barboza Lizano



 315

co dzikie, niecywilizowane, niepodobne do hegemona 
ustanawianego od 1492 roku. Dlatego nie możemy tracić 
z oczu składowych kontinuum, tego, co zapewnia ciągłość 
i łączność z kulturami prekolumbijskimi. Do tej pory pod-
dano analizie procesy przejścia (transición) teraz należy tę 
analizę deformułować i reformułować. Powinniśmy więc 
zdecydowanie realizować badania interdyscyplinarne, 
z pozycji dekolonialnej i postkolonialnej, które objęłyby 
analizą rzeczywistość nazwaną centrum-centrum i zmusiły 
nas do dekolonizacji naszych idei i myśli. Konkludując, 
„nie możemy bać się myśleć po swojemu”, jak powiedział 
Walter Mignolo w czasie swojego inauguracyjnego wy-
kładu na Uniwersytecie Kostarykańskim (UCR) 16 marca  
2016 roku.

Literatura cytowana

Ardao, Arturo. 1982. „Bello y el concepto de fundadores de la filosofía 
latinoamericana”, Revista de Historia de las Ideas, Casa de la Cultura 
Ecuatoriana-CELA de la PUCE, II época, núm. 3.

Ardao, Arturo, Cappelletti, Ángel, & de Camuso, Guilermina. 1983. 
„Francisco Romero (maestro de la filosofía latinoamericana)”, Ideas 
y Valores 33 (63), s. 159-172.

Cerutti Guldberg, Horacio. 1986. „Filosofía latinoamericana e historia 
de la filosofía” (1983), w: Hacia una metodología de la historia de las 
ideas (filosóficas) en América Latina, Guadalajara.

De la Torre Rangel, Jesús Antonio. 2005. Iusnaturalismo, personalismo y 
filosofía de la liberación. Una visión integradora, Sevilla.

Dussel, Enrique. 1994. 1492: el encubrimiento del otro, La Paz. <http://
biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/otros/20111218114130/1942.pdf> (dos-
tęp: 25.02.2016)

Górski, Eugenius. 2001. América Latina y Europa Centro-Oriental. Estudios 
sobre la historia de las ideas, Varsovia.

Guerra, Francisco Xavier. 1992. Modernidad e independencias: ensayos sobre 
las revoluciones hispánicas, Madrid. 

Hinkelammert, Franz. 2007. Hacia la Crítica de la razón mítica. El laberinto 
de la Modernidad, San José, Costa Rica.

Kieniewicz, Jan. 2014. „Accidental Interdisciplinarity: On Experiencing 
the World and Discovering the Future”, Debaty Artes Liberales, t.VIII: 
Inteligent, humanista, intelektualista.

Od studiów postkolonialnych po dekolonizację idei



316

Koselleck, Reinhart. 1993. Futuro pasado: para una semántica de los tiempos 
históricos, Editorial Paídos. 

Lovejoy, Arthur. O. 1940. „Reflections on the History of Ideas”. Journal 
of the History of Ideas, 3-23. University of Pennsylvania Press, <https://
sydney.edu.au/intellectual-history/documents/lovejoy-reflections.
pdf> (dostęp: 21.01.2016).

Lovejoy, Arthur. O. 1948. „Essays in the History of Ideas. Essay VII”, 
Journal of the History of Ideas (Baltimore, 1948).

Lovejoy Arthur. O. 1983. La gran Cadena del Ser. Historia de una idea, 
Barcelona. 

Lovejoy Arthur. O. 2011. The great chain of being: A study of the history 
of an idea, Transaction Publishers.

Lovejoy, Arthur. O. 2000. „Reflexiones sobre la historia de las ideas”, 
Prismas, nr. 4.

Palti, Elías José. 2005. De la historia de ideas a la historia de los lenguajes 
políticos – las escuelas recientes de análisis conceptual: el panorama latinoa-
mericano, https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/3275/1/anales_7-8_pal-
ti.pdf (dostęp: 11.01.2016).

Palti, Elías José. 2005. Verdades y saberes del marxismo. Reacciones de 
una tradición política ante su crisis, Buenos Aires: Fondo de cultura 
económica.

Romero, Francisco. 1953. Estudio de historia de las ideas, Buenos Aires. 
Zea, Leopoldo. 1980. La filosofía americana como filosofía sin más, séptima 

edición, México.
Zea, Leopoldo. 1990. Descubrimiento e identidad latinoamericana, México.

Óscar Barboza Lizano



KODA

ARTES LIBERALES AND 
POSTCOLONIAL PERSPECTIVES

Jan Kieniewicz





Artes Liberales, as a mode of scholarly work and as an 
educational model, was conceived in opposition to both 
academic inertia and idolatry towards the suddenly open 
global perspective. Our efforts to rebuild the humanities 
after 1989 involved drawing from all fine academic tradi-
tions, Polish or otherwise. However, catching up with the 
world did not seem to us a priority. And to be honest, we 
did not deem our “delay” was that grave to begin with. 
It is telling that when attempting a juxtaposition of the 
experiences of Polish and Russian human sciences set 
against a global context, we did not mention the postcolo-
nial question at all1. With one significant exception. When 
discussing the behaviour of academic elites, we observed 
two “poetics of complaining”:

The first one is a typical diction of the elites of 
a postcolonial country, oriented on modernisation, a country 
which calls on itself and others to enthusiastically transform 
according to the models and rigours previously worked 
out in the West. This is accompanied by at times childish 
predilection to emulate the fashionable scholarly discourse 
which was developed in other countries as an organic 
outcome of local intellectual debates. The other one is to be 
heard in equally infantile-sounding declarations of longing 
for a black-and-white world which was supposedly to 
follow the downfall of tyranny, for a world of non-relative 

1 Humanistyka krajowa w kontekście światowym. Doświadczenie Polski 
i Rosji [National humanities in a global context. Polish and Russian ex-
perience], ed. by J. Axer, I. Sawieliewa, Warszawa 2011.



320

values – which never existed but used to serve well as 
a set of myths which allowed for survival2.

No wonder then that we hardly showed interest in post-
colonial studies. Having said that, however, I claim that it 
is in Artes Liberales that I see a chance – and a point – to 
not only ponder the questions which were the subject of 
our debate but also to formulate our own propositions for 
the humanities. 

But let me start with myself. I was never a follower of 
postcolonial studies. This was partly due to my youthful 
fascination with the subject matter, a fact to which I even 
managed to give expression3. It was my view that my po-
sition on colonialism, which I effectively formulated at the 
end of the 1970s, justified my reservation toward postco-
lonial theories and their postulated applications. Contrary 
to many other historians, I was not driven by resistance to 
this turn as ideologically motivated. Rather, I thought that 
the approach I was proposing better explained the process 
of dominance and subjugation4. I was therefore extremely 
cautious about attempts at revising the history of Poland 
from a postcolonial perspective. For a long time, it seemed 
to me that the only viable object of dispute may concern 
the interpretation of the system that was the Polish-Lith-
uanian Rzeczpospolita (the Commonwealth, the Noble 
Republic also known as the First Republic) as well as its 
expansion. It was only later that I began to contemplate 

2 J. Axer, J. Kieniewicz, “Posleslovie” [Afterword], in: ibidem, p. 355.
3 I mean predominantly my book Drogi do Indii [Passages to India], 

KAW, Warszawa 1983.
4 J. Kieniewicz, “Periphery and Backwardness. An Essay in the In-

terpretation of Colonialism”, in: 17e Congrès International des Sciences 
Historiques (1990), vol. II, Madrid 1992, p. 771-779; Idem, “In the Heart 
of Darkness. An Attempt to Interpret Colonialism as a New Transforma-
tion of a Backward Social System, Hemispheres. Studies on Cultures and 
Societies 1992, no. 7, p. 43-52; Idem, “Situation, Colonialism, Backward-
ness. On the Possibilities of Comparative Studies of Eastern Europe and 
Latin America”, Estudios Latinoamericanos 1992, no. 14, vol. I, p. 81-85.

Jan Kieniewicz



 321

the possibility of viewing the fates of Poland under par-
titions as analogous to the history of overseas colonies. 
To contemplate this idea, we organised a conference, and 
within it – a debate on colonialism5. 

Inviting the participants of the LIBAL debate to revisit 
this topic, I had in mind, first and foremost, our mission of 
reaching out with our research as far as possible – not only 
to other disciplines but likewise to the general public. The 
subject matter of the postcolonial turn proves important 
to Artes Liberales in both these aspects. The first aspect 
was alluded to in the very subject of the meeting, where 
I posed the question about the Polish perspective. Were 
we, and above all – are we a postcolonial country? The 
other aspect, which manifested itself in the course of the 
debate, was about our place in the global humanities. Both 
these issues are so important that I consider it necessary to 
devote some attention to them in a sui generis commentary 
to the transcript of the debate. For there is more at stake 
here than just my personal inclinations or beliefs as to the 
propositions brought forward by postcolonial studies. To 
a much greater extent the issue at stake is the relationship 
between these propositions and the humanities practiced 
at Artes Liberales6. And as a matter of fact, it would 
seem to me that there are also other reasons to revisit this 
research proposition. 

Writing about the perspective of Poland, I had in mind 
two questions. Firstly, does the research approach posed 
by postcolonial studies introduce a substantial change in 
our vision of Poland’s history? But also, further, are the 

5 The conference “Inteligencja, imperium, cywilizacje w XIX-XX wie-
ku” [Intelligentsia, empire, civilisation in the 19th-20th centuries]. The 
debate, entitled Wokół kolonializmu [About and around colonialism], 
took place on 22 June 2007, see: Debaty IBI AL, vol. I, Warszawa 2008, 
p. 13-72.

6 J. Kieniewicz, “OBTA and Civilizational Studies. Experiences and 
Perspectives”, in: Antiquity and We at the Centre for Studies on the Classical 
Tradition, ed. by K. Marciniak, Warsaw 2013, p. 49-67.

Artes liberales and postcolonial perspectives



322

interpretations postcolonial studies put forward justified 
in our perspective? And, further still, do the postcolonial 
concepts, regardless of their ideological foundations, not 
draw our attention away from the main currents of reflection 
on the future of the humanities? Secondly, is it justified 
to claim that today’s Poland is postcolonial in character? 
And more specifically, is the ideological proposition of 
postcolonialism compatible with the premises adopted at 
Artes Liberales? I expressed doubts regarding both these 
sets of questions.

I find the hitherto given interpretations of Polish history 
which were motivated by and expressed in postcolonial 
categories to be insufficiently justified and not to contribute 
substantially to current state of research. This stems not 
so much from their character but from their lack of new 
findings. A method should never be limited to telling an old 
story in a new way. It should pass the test set forth by the 
existing hermeneutics of the discipline, or propose a new 
one. This is the case whether or not interdisciplinarity is 
invoked7. Artes Liberales has referred to the postcolonial 
perspective on several occasions. One such example was 
an attempted reinterpretation of Henryk Sienkiewicz’s 
work in the context of the borderland of cultures8, anoth-
er – our take on the interpretation of the problem of the 
Kresy9. We considered it our duty to partake in the search 

7 This point is emphatically supported by the results of the research 
project “Kultura I Rzeczypospolitej w Europie. Hermeneutyka wartoś-
ci” [Culture of the First Republic in Europe. A hermeneutics of values] 
headed at the Faculty of “Artes Liberales”, University of Warsaw, by 
Alina Nowicka-Jeżowa.

8 J. Kieniewicz, “Interpretacje kolonialne, postkolonialne i politycz-
nie poprawne” [Colonial, postcolonial and politically correct interpre-
tations], in: Wokół „W pustyni i w puszczy”. W stulecie pierwodruku powieś-
ci [About and around In Desert and Wilderness. Marking the centennial 
of first publication], ed. by J. Axer, T. Bujnicki, Kraków 2012, p. 485-491.

9 Variously translated as the eastern borderlands or the eastern fron-
tiers of the First and Second Republics. See: J. Kieniewicz, “Pierwsza 
Rzeczpospolita: przestrzeń wielu kultur czy spotkań cywilizacyjnych?” 

Jan Kieniewicz



 323

for an altogether new interpretation of the heritage of the 
Rzeczpospolita but saw no merit in participating in what 
one is tempted to call historical revisionism10. Our need to 
present a separate view of the Rzeczpospolita’s place in Early 
Modern and Modern Europe was after all not a result of 
emulating any models, postcolonial or otherwise. What we 
did was to look for an alternative vision of the evolution 
of Europe by reinterpreting the findings of studies carried 
out in the second half of the 20th century11.

Artes Liberales has sought new ways, suggested inde-
pendent approaches, and shied away from revisionism, 
whether motivated ideologically or by fashion. Our debate 
did not introduce any trailblazing resolutions in this re-
spect. It did, however, lead to working out an advisable 
stance which advocates moderation and strict adherence to 
the rigours of the craft. No extreme positions manifested 
themselves. This is not to say that the matter can be con-
sidered as resolved. At Artes Liberales it is our ambition 
to give voice to all kinds of perspectives. 

We ought to find ways to create a dialogue, or at least an 
encounter ground, with researchers presenting a distinct 
vision of the past, some of whom draw from the existing 
output of historiography in a very selective manner, fa-
vouring an interpretative convention that is presupposed 
a priori. This is not new in itself but it takes place in new 
circumstances. One such circumstance is the readily ob-
servable motive that has to do exclusively with the present 
reality, for which history is nothing more than a pretence. 

[The First Republic: a space of multiple cultures or a meeting point of 
civilisations?], in: Rzeczpospolita wielokulturowa: dobrodziejstwo czy ob-
ciążenie? [The multicultural Commonwealth: a blessing or a liability?], 
ed. by J. Kłoczowski, Warszawa 2009, p. 51-60.

10 Idem, “Polskie pogranicza: próba interpretacji kolonialnej” [Polish 
borderlands: an attempt at colonial interpretation], in: Na pograniczach 
literatury [In the borderlands of literature], ed. by J. Fazan, K. Zajas, 
Kraków 2012, p. 67-84.

11 Idem, “The Eastern Frontiers and the Civilisational Dimension of 
Europe”, Acta Poloniae Historica 2013, no. 107, p. 165-178.

Artes liberales and postcolonial perspectives



324

Another, still more serious, is the easiness with which such 
reinterpretation appears to be gaining advantage in the 
media over traditionally constructed histories. The new the-
ories receive wide publicity, all the more so because school 
curricula and public memory are replete above all with 
outdated stereotypes12. In view of all this, Artes Liberales 
comes forward with the initiative of continuing the debate. 
It is my hope that both empirically oriented historians and 
the proponents who appeal to postcolonial approaches or 
other meta-narratives current in the humanities might one 
day accept our invitation to launch a discussion about the 
essence and meaning of the Rzeczpospolita. 

An interesting perspective, also for research on the 
Rzeczpospolita’s place in Europe13, might be opened up 
by widening the ground for comparison, which can be 
achieved through studies on the European expansion in 
the Early Modern period, that is to say – in its precolonial 
stage. This seems to me a much more fruitful approach than 
contemplating whether or not the Rzeczpospolita met the 
definitional criteria of an empire. Postcolonial inspirations 
would in such case mean a departure from studying and 
presenting expansion as a phenomenon that is equally 
one-sided, only differently evaluated – and the “postco-
lonial input” would not barely amount to reversing the 
vectors so as to evaluate the past from the perspective of 
the defeated. What is at stake here is opening up a space 
for research where all the actors could be treated equiva-
lently. I have made an attempt of this kind, which – while 
not quite satisfactory – took a step further towards the 

12 See H. Grala, “Rzeczpospolita szlachecka – twór kolonialny?” [The 
Republic of Nobles – a colonial creation?] in this volume.

13 See the volume Dyskurs polityczny Rzeczypospolitej w dialogu z tra-
dycją europejską. Struktury aksjologiczne – praktyka komunikacyjna – granice 
cywilizacyjne [The political discourse of the Rzeczpospolita in dialogue 
with the European tradition. Axiological structures – communication-
al praxis – civilizational boundaries], edited by Anna Grześkowiak- 
Krwawicz, being prepared within the aforementioned research project.

Jan Kieniewicz



 325

postulate of equal distance14. Today I see clearly that my 
attempts lacked not only a consistent systemic approach 
(above all to the subject matter of the environment) but 
also transdisciplinarity. It is in relation to this latter point 
that the experiences of postcolonial studies and the current 
debate provide interesting enticements. 

Following them would require working out a plane or 
space whereby the various approaches or methods from 
numerous disciplines might intersect so that it becomes 
possible to completely recast the subject and subjectivity. 
Within postcolonial studies, by contrast, particular disci-
plines are engaged separately, even when they inspire one 
another. Worse still, the priorities are too rigidly defined, 
and the goal is clearly to change the world15. A transdis-
ciplinary approach would also lead to expanding the list 
of research questions – first of all, to include the biological 
disciplines and broadly defined issues of ecology. Espe-
cially worthwhile in this regard would be the study of 
the changing relationship with the environment and the 
influence exerted on this relationship by the European 
provenience of the concept of nature. 

Another research area where postcolonial studies could 
find their natural application is the period of partitions. 
From today’s perspective, the time when the Polish state 
did not exist seems rather odd. After all, throughout the 19th 
century inhabitants of lands deemed, in one way or another, 
Polish were all subjects of a ruler. Their state identity was 
fixed. They served in armies, attended schools and took 
out passports when arranging for a journey. Seen from this 
perspective, their status was more “colonial” than that of 
Her Majesty’s Indian subjects. While this topic has long 

14 J. Kieniewicz, Od ekspansji do dominacji. Próba teorii kolonializmu 
[From expansion to domination. Attempting a theory of colonialism], 
Czytelnik, Warszawa 1986; Idem, “Borderlands and Civilizational En-
counter”, Memoria y Civilisación, vol. VIII, Pamplona 2005 [published 
2007], p. 41.

15 J. C. Young, Postkolonializm. Wprowadzenie, Kraków 2012.

Artes liberales and postcolonial perspectives



326

been widely discussed, it has not yet seen a clear interpre-
tation. This welcomes the question whether the application 
of postcolonial instruments can provide a substantial input 
in this sphere. And here too my impression is that our 
efforts focus on seeking out new, attractive or fashionable, 
interpretations of all that has already been established 
using traditional research methods. However, the aim set 
forth before our discussion was not to reconcile positions 
but rather to present them. One thing that in my opinion 
stems from this presentation is a strong chance of taking 
up interdisciplinary research on national identity in the 
former Rzeczpospolita territories in the post-uprising period 
(1864-1918). The large body of findings from a number of 
disciplines, accumulated in the almost one hundred years 
since Poland regained independence, is often construed in 
a very careless manner, both in the sphere of education 
and in the mass media. A postcolonial perspective might 
prove instrumental in suggesting a new, non-ideological 
stance. A stance concerning the fundamental question of 
the origins of independence. I see great potential in Artes 
Liberales to undertake such research project. It would 
demonstrate, however, how very little is to be gained from 
making use of schemata worked out within postcolonial 
studies. One such schema is the notion of double depend-
ency, which I consider to be of greater importance than 
any reinterpretations of class relationships. Within this 
potential project, Artes Liberales should propose its own 
vision of the process of transformation of a multi-cultural 
society into a multi-national one.

Another issue about which I was sceptical was the per-
spective which treats post-1989 Poland as a postcolonial 
country. This topic was not taken up by the discussants. 
In particular, no great interest was provoked by my daring 
suggestion that a postcolonial perspective would be justified 
in our research, only if today’s Poland is not postcolonial. 
I attribute this lack of reaction not to politeness but rather 
to a lack of interest in such a formulation of the question 

Jan Kieniewicz



 327

at hand. Yet the issue is of key importance for me. When 
recognising Poland as a country with a colonial past, and 
especially when “aspiring” in this day and age to a post-
colonial status, we should not adopt research methods 
developed according to the experiences of others. What is 
more, there is much to suggest that postcolonialism ought 
also to be thought of as a means by which the elites maintain 
the masses in the state of submission. If we indeed were 
a colony, if we consider ourselves a former colony, then we 
should work out our own ways of tackling this problem. 
If, on the other hand, we assume that our past allegiances 
and dependencies were not of a colonial character, and so 
today we have no former metropole, then and only then 
can the instruments of postcolonialism prove useful – by 
which I obviously do not mean applying to any period in 
our history models simply because they are deemed new 
or proper in any other place. 

My reflection requires broadening. More exact defini-
tions are needed for some key notions, including colonial 
expansion, colonial system, colonial empire and a number 
of related terms. It is only once we have provided those 
that we can engage in debates about the character of Rus-
sia as an empire or the colonial features of the rule of the 
German Reich. The introduction of colonial ideologies, 
colonial racism or even some practicalities of colonial rule 
was not uncommon in the 19th century. We might contem-
plate the possible extent to which the colonial experience 
infected the European ideologies of the 20th century. The 
postcolonial turn was useful in opening up this field of 
studies. But moderation is in order. I presented one way 
of considering the Polish fate as colonial subjugation16 but 
this proved not to be the best idea. Above all, however, 
my remarks were a reminder that colonialism can be ap-

16 J. Kieniewicz, “Polski los w imperium rosyjskim jako sytuacja 
kolonialna” [Polish fate in imperial Russia as a colonial situation], in: 
Idem, Ekspansja, kolonializm, cywilizacja, Warszawa 2008, p. 244-262.

Artes liberales and postcolonial perspectives



328

proached in an altogether different manner. And I think 
here lies the reason for the lack of discussion with my 
theses. Yet it is precisely my approach to colonialism which 
allows for much broader comparisons between various 
subjugated societies – and it is on this ground that the 
methods brought about by the postcolonial turn might be 
tested as applied to the Central-Eastern-European reality. 

Yet the most significant current in the discussion had to 
do with reflection, ongoing for years, about our place in 
the global humanities. We were unanimous in our opinion 
that it was a viable perspective. This is a major step in the 
direction set forth in the debate on “The national humani-
ties in a global context. Polish and Russian experience”17. 
This thread was less about aspiring to a global level and 
more about striving for publicly-oriented humanities. At 
times, one is led to wonder whether this orientation is not 
reminiscent of the bygone calls for engaged humanities. At 
Artes Liberales we are prepared for questions and doubts 
which might arise in this regard. I hope that one day we will 
return to the topic of postcolonial studies and influences. 

On the margins of our discussion about the purpose of 
engaging in the issues of coloniality, dependency, and ‘pe-
ripherity’ in our practice as humanists, one crucial theme 
manifested itself – the theme of delay. As Professor Ewa 
Łukaszyk pointed out already after the debate, 

It is here that I have come to recognise a very significant 
point: when pondering the periphery condition, which is 
a wider metaphor but does refer to its spatial etymology, 
we continually overlooked a dimension that is perhaps key 
in today’s world, namely time (we have subdued space, 
travelling is no longer a problem, it is about other things 

17 The debate entitled “Narodowe nauki humanistyczne w kontek-
ście globalnym. Doświadczenia Polski i Rosji” [National humanities in 
a global context. Polish and Russian experience] took place on 11 De-
cember 2012. Cf. Debaty Artes Liberales, vol. VIII: Inteligent, humanista, 
intelektualista [Member of the intelligentsia, humanist, intellectual], ed. 
by K. Tomaszuk, Warszawa 2014, p. 51-82.

Jan Kieniewicz



 329

now). Perhaps we should be talking not about ‘peripherity’ 
but above all about the condition of being delayed. This 
I think is the most important conclusion that emerges to 
me from the debate18. 

I find this to be a very apt observation. Even if we do 
not fully control space, time most certainly eludes us. 
This applies not only to the present. The past could use 
rethinking as well. 

Artes Liberales is a research practice which strives for 
transdisciplinary approaches. I mean by this that to tackle 
complex problems we try to propose methodologies based 
on the intersections of the links between disciplines. Such 
perspective is possible because in our activities we seek an 
original solution to the problem pointed out to us inter alia 
in the debate about the possibly postcolonial character of 
post-1989 Poland. This originality, in its turn, has to do with 
the fact that in building its academic structure and vision of 
the humanities, Artes Liberales never simply implemented 
models worked out in scholarly metropoles. This has been 
so even though the process of transformation of Poland has 
not ended. The air of susceptibility to suggestions coming 
from the centre of the academic world, as described by 
Michał Buchowski, seems to be one of testimonies to this 
state of affairs19. Our efforts to construct our own models 
of solving problems, our search for problems that are not 
yet raised – all this is part of the pursuit to complete the 
process of transformation.

18 In a letter of Ewa Łukaszyk, Feb. 28 2016.
19 Cf. M. Buchowski, “Nauka jako pole (samo)kolonizacji. Przykład 

antropologii społeczno-kulturowej” [Science as a field of (self-)coloni-
sation. The example of socio-cultural anthropology], text published in 
this volume.

Artes liberales and postcolonial perspectives





SUMMARY 

The debate entitled “Postcolonial perspective in Poland, 
Poland in postcolonial perspective” was held on 28 February 
2016 at the Kolegium Artes Liberales in Warsaw, and was 
envisioned as a forum for exchange of opinions among 
scholars who had long been engaged with the subject matter 
of postcolonialism. The ground for the debate was laid by 
a collection of texts, which were made known to all partici-
pants. These were: “Science as a field of (self-)colonisation. 
The example of socio-cultural anthropology”1 by Michał 
Buchowski; “Problem of epistemic justice and the decolo-
nisation of colonialism. (The case of Central-East Europe)”2 
by Ewa Domańska; “Post-dependency critique – a Polish 
variety of postcolonial studies”3 by Hanna Gosk; “Forging 
a perspective for Poland”4 by Jan Kieniewicz; “Historians and 
postcolonial theory – between ignorance, rejection and critiqu-
e”5 by Aneta Pieniądz; “Postcolonialism as a method: conse-
rvative or ‘progressive’? A preliminary clearing of the decks”6 

1 “Nauka jako pole (samo)kolonizacji. Przykład antropologii spo-
łeczno-kulturowej”.

2 “Problem sprawiedliwości epistemicznej i dekolonizacja postkolo-
nializmu (Casus Europy Środkowo-Wschodniej)”.

3 “Krytyka postzależnościowa – polska odmiana studiów postkolo-
nialnych”.

4 “O perspektywę dla Polski”.
5 “Historycy a teoria postkolonialna – między niewiedzą, odrzuce-

niem i krytyką”.
6 “Postkolonializm jako metoda: konserwatywna czy ‘postępowa’? 

Wstępne oczyszczenie przedpola”.



332

by Dariusz Skórczewski; “Postcolonial dissimulation. On 
some (post-)dependency aspects in the historiography of 
the Polish-German cultural transfer”7 by Paweł Zajas; and 
“Colonial perspective”8 by Tomasz Zarycki. The eight 
authors opened the discussion, which was structured into 
four subsequent themed panels.

We began by focusing on the possibilities afforded by 
postcolonial perspectives in today’s humanities and social 
science. This portion of the debate, moderated by Krzysztof 
Brzechczyn, was introduced by Ewa Domańska and Ewa 
Łukaszyk. Then Dorota Kołodziejczyk led the discussion 
centred around the introductions by Hanna Gosk, Dariusz 
Skórczewski and Paweł Zajas. The third panel was opened 
by statements from Michał Buchowski and Aneta Pieniądz 
and hosted by Agnieszka Kolasa-Nowak. The final part of 
the discussion was moderated by Marek Konarzewski and 
concerned themes proposed by Tomasz Zarycki and Jan 
Kieniewicz. The meeting was concluded by a summary 
offered by the four moderators. 

In the course of the debate, a very wide range of topics 
was touched upon, starting with the potential of Polish 
research programmes, which Ewa Domańska described as 
a decolonisation of postcolonialism. Drawing on the propo-
sitions of Dariusz Skórczewski, she pointed to conservative 
postcolonialism as an – admittedly exceptionally difficult 
– possibility, “inspired by the postcolonial debate, which 
in its left-wing variety clearly displays its limits”. Referring 
to Michał Buchowski’s theses about the stereotypisation of 
anthropological research conducted in Central-East Europe 
as a reflection of the attitude dominant towards the region 
in science globally, Domańska also suggested that we could 
propose “repeatable research procedures which could make 
their way to the main stream of the global humanities”.

7 “Postkolonialna dysymulacja. O (post)zależnościowych aspektach 
historiografii polsko-niemieckiego transferu kulturowego”.

8 “Perspektywa kolonialna”.

Summary



 333

The latter issue was at the centre a lively debate and 
was a topic recurring on several occasions. Ewa Łukaszyk 
postulated the introduction of the notion of “transcolonial 
processes”, understood as processes of transcending, fina-
lising a certain state. This would posit us within a disco-
urse about participation, about shared contribution, about 
partnership – including with Aliens. Krzysztof Brzechczyn 
expressed the view that the vivid presence or popularity of 
postcolonial studies is indeed a symptom of a postcolonial 
status of the Polish Academia. Paweł Zajas, on the other 
hand, claimed Polish complexes of this kind, which were 
to be seen in our debate, are completely unwarranted.

Another interesting theme was the issue, raised by Hanna 
Gosk, of searching for Polish traces of the relationship be-
tween the dominator and the dominated. According to her, 
a comprehensive understanding of research on the Polish 
post-dependency discourse prevents one from treating it as 
merely a Polish version of postcolonial critique. In pursuit 
of a grasp of all the non-sovereign periods in the history of 
the Polish lands, we would thus benefit from choosing the 
term “situation of dependency” rather than “the colonial 
situation”. By doing so, we would simultaneously be an-
swering calls for a greater autonomy in self-identification.

This proposition was accompanied by the reflection of 
Dariusz Skórczewski, who raised the question of “post-
colonialism as a method: conservative or progressive?” 
Of particular interest was the possibility envisioned by 
him of a pre-Marxist legitimation for a postcolonial ethic, 
a proposition to see the nation as a possible horizon for 
a postcolonial discourse. Lively debate ensued about two 
possible fields of synergy between these two versions 
of postcolonialism, conservative on the one hand, and 
progressive – on the other. Another voice concerning this 
contentious theme were the remarks of Tomasz Zarycki, 
who pointed to the potential inherent in the political of 
making itself explicit, which opens up opportunities for 
transcending it.

Summary



334

Dorota Kołodziejczyk, in her turn, emphasised the need 
for interdisciplinary debate, for the negotiation of notions 
and for translation between the languages of different 
disciplines. The biggest strength and potential of post-
-dependency studies as a methodology lies precisely in 
their translationality. Their aim is to develop means of 
describing the peculiar experience of Central-East Europe, 
or more narrowly – of Poland. Agnieszka Kolasa-Nowak 
likewise underlined the important role of civic and public 
reflection in the humanities.

We did not witness a confrontation between staunch 
supporters of crowning postcolonialism as the dominant 
way of practicing the humanities on the one hand – and its 
confirmed opponents on the other. Instead, the meeting ga-
thered scholars convinced about the advisability of finding 
a way to include a postcolonial approach in studies on most 
broadly understood issues of Poland and Central-Eastern 
Europe. What was it that this part of the continent was? 
What was it that our countries were? Was it a periphery of 
a world system of some kind? A periphery of a world empi-
re? In the end, is the vivid presence of postcolonial studies 
a symptom of a postcolonial status of the Polish Academia?

Much of the debate was devoted namely to the discussion 
of attempts at interpreting Polish history in postcolonial ca-
tegories. A critical position regarding the postcolonial vision 
of the Rzeczpospolita (at times referred to in English as the 
Commonwealth of Both Nations) was presented as a side 
note by Hieronim Grala. In turn, Jan Kieniewicz made a few 
statements questioning the alleged postcolonial character 
of today’s Poland, while Tomasz Zarycki focused on the 
economic basis of Poland’s peripheral status. Numerous 
voices concerned the possibility of using postcolonialism 
as a category describing the fate of Poland in periods of 
captivity and dependency. 

The concluding remarks emphasised the purposefulness of 
creating spaces for exchange of opinions on matters of crucial 
importance to the perspectives of the humanities in Poland.

Summary



UCZESTNICY DEBATY

Prof. dr hab. Maciej Abramowicz
profesor zwyczajny na Wydziale „Artes Liberales”, 
Uniwersytet Warszawski abramowicz@al.uw.edu.pl

Mgr Darima Angaeva 
doktorantka na Wydziale „Artes Liberales”,  
Uniwersytet Warszawski, vinda91@inbox.ru

Mgr Óscar Barboza Lizano
doktorant na Wydziale „Artes Liberales”,  

Uniwersytet Warszawski oscarbarbozalizano@gmail.com

Mgr Vasyl Blozva
doradca klienta, Stowarzyszenie Interwencji Prawnej, 

vasyl.blozva@gmail.com

Prof. dr hab. Krzysztof Brzechczyn 
profesor zwyczajny w Instytucie Filozofii,  

Uniwersytet im. Adama Mickiewicza w Poznaniu, 
brzech@amu.edu.pl

Prof. dr hab. Michał Buchowski 
profesor zwyczajny w Instytucie  

Etnologii i Antropologii Kulturowej, Uniwersytet 
im. Adama Mickiewicza w Poznaniu, Lehrstuhl fuer 

Vergleichende Mitteleuropastudien EUV,  
Frankfurt/Oder, mbuch@amu.edu.pl.



336

Mgr Daria Burnasheva 
doktorantka na Wydziale „Artes Liberales”,  

Uniwersytet Warszawski, daria.burnasheva@mail.ru

Mgr Katarzyna Chawryło
doktorantka na Wydziale „Artes Liberales”,  

Uniwersytet Warszawski, specjalista w Ośrodku  
Studiów Wschodnich, ka.jarzynska@gmail.com

Dr Renata Diaz-Szmidt
adiunkt na Wydziale Neofilologii, Instytut Studiów 

Iberyjskich i Iberoamerykańskich, Uniwersytet 
Warszawski, diazszmidt.renata@gmail.com

Mgr Mykola Dobysh
 doktorant w Instytucie Studiów Społecznych im. 

Profesora Roberta B. Zajonca, Uniwersytet Warszawski, 
mpetrovych@gmail.com

Prof. UAM dr hab. Ewa Domańska
 Instytut Historii, Uniwersytet im. Adama Mickiewicza 

w Poznaniu, ewa.domanska@amu.edu.pl.

Mgr Bato Dondukov
 doktorant na Wydziale „Artes Liberales”,  

Uniwersytet Warszawski, dondukovb@gmail.com

Mgr Galina Dondukova
 doktorantka na Wydziale „Artes Liberales”, 

Uniwersytet Warszawski, galina.dondukova11@gmail.com

Dr Karol Franczak
 adiunkt, Uniwersytet Łódzki, karol.franczak@wp.pl

Dr Krzysztof Gajewski
 adiunkt w Instytucie Badań Literackich PAN, 

krzysztofgajewski@gmail.com

Uczestnicy debaty



 337

Prof. dr hab. Hanna Gosk
profesor zwyczajny na Wydziale Polonistyki, 
Uniwersytet Warszawski, h.gosk@uw.edu.pl

Mgr Hanna Gospodarczyk
 doktorantka na Wydziale „Artes Liberales”, 

Uniwersytet Warszawski, hania.gospodarczyk@gmail.
com

Dr Hieronim Grala
 starszy wykładowca na Wydziale „Artes Liberales”, 

Uniwersytet Warszawski, hieronimgrala57@gmail.com

Mgr Natalia Hapek
 doktorantka na Wydziale „Artes Liberales”,

Uniwersytet Warszawski, natalia.hapek@student.uw.edu.pl

Mgr Denys Ivanov
doktorant, Międzyregionalna Akademia Zarządzania 

Personelem, denis7ivanov7@gmail.com

Dr Ewa Janion
 adiunkt na Wydziale „Artes Liberales”, Uniwersytet 

Warszawski, ewajanion@gmail.com

Dr Albert Jawłowski
 adiunkt na Wydziale Stosowanych Nauk Społecznych 

i Resocjalizacji, Uniwersytet Warszawski,  
a.jawlowski@uw.edu.pl

Prof. dr hab. Maria Kalinowska
 profesor zwyczajny na Wydziale „Artes Liberales”, 

Uniwersytet Warszawski, mariakalin@gmail.com

Dr Iwona Kaliszewska
adiunkt w Instytucie Etnologii i Antropologii Kulturowej, 
Uniwersytet Warszawski, iwona.kaliszewska@gmail.com

Uczestnicy debaty



338

Dr Dobrochna Kałwa
 adiunkt w Instytucie Historycznym, Uniwersytet 

Warszawski, d.kalwa@uw.edu.pl

Prof. dr hab. Jan Kieniewicz
 profesor zwyczajny na Wydziale „Artes Liberales”, 

Uniwersytet Warszawski, jotka@al.uw.edu.pl

Prof. UMCS dr hab. Agnieszka Kolasa-Nowak
 Instytut Socjologii, Uniwersytet  

Marii Curie-Skłodowskiej w Lublinie, ag-kol@wp.pl

Prof. dr hab. Dariusz Kołodziejczyk
 profesor w Instytucie Historycznym, Uniwersytet 

Warszawski / Instytut Historii,
Polska Akademia Nauk, darkol@uw.edu.pl

Dr Dorota Kołodziejczyk
 adiunkt w Instytucie Filologii Angielskiej, Wydział 

Filologiczny, Uniwersytet Wrocławski, dorota.
kolodziejczyk@uwr.edu.pl

Mgr Aleksandra Kołtun
 doktorantka na Wydziale Filozofii i Socjologii, 

Uniwersytet Marii Curie-Skłodowskiej w Lublinie, 
aleksandra.koltun@gmail.com

Mgr Irina Koluzaeva
 doktorantka na Wydziale „Artes Liberales”, 
Uniwersytet Warszawski, acoro@rambler.ru

Prof. dr hab. Marek Konarzewski
 profesor w Instytucie Biologii, Uniwersytet 

w Białymstoku, marekk@uwb.edu.pl

Prof. UW dr hab. Ewa Łukaszyk
 profesor nadzwyczajny na Wydziale „Artes Liberales”, 

Uniwersytet Warszawski, ewaluk@al.uw.edu.pl

Uczestnicy debaty



 339

Dr Magdalena Nowicka
 adiunkt, Zakład Badań Komunikacji Społecznej, Instytut 

Socjologii, Uniwersytet Łódzki, m.a.nowicka@tlen.pl

Dr Ivan Peshkov
 adiunkt w Instytucie Wschodnim, Uniwersytet im. 
Adama Mickiewicza w Poznaniu, i.peshkov@wp.pl

Dr hab. Aneta Pieniądz
 adiunkt w Instytucie Historycznym, Uniwersytet 

Warszawski, aneta.pieniadz@uw.edu.pl

Dr Daryna Popil
Wydział Historii i Dziedzictwa Kulturowego, Uniwersytet 

Papieski Jana Pawła II w Krakowie, tjytja7@gmail.com

Mgr Ewa Rudnicka
 producent w Ośrodku Praktyk Teatralnych 

„Gardzienice”, eastchic@gmail.com

Mgr Saifullayeu Anton
 doktorant w Instytucie Historycznym, Uniwersytet 

Warszawski, antosaif@gmail.com

Mgr Konrad Schiller
 kurator programu dyskursywnego w Centrum Sztuki 

Współczesnej, Zamek Ujazdowski w Warszawie, 
k.schiller@csw.art.pl

Dr Aleksandra Sekuła
starszy specjalista na Wydziale „Artes Liberales”, 

Uniwersytet Warszawski, sekulaa@wp.pl

Mgr Viktoriia Shadrina
 doktorantka na Wydziale „Artes Liberales”, 

Uniwersytet Warszawski, shadrinaviktoriia@gmail.com

Uczestnicy debaty



340

Prof. KUL dr hab. Dariusz Skórczewski
 profesor nadzwyczajny na Wydziale Nauk 

Humanistycznych, Instytut Filologii Polskiej, Katolicki 
Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II, dareus@kul.pl

Dr Claudia Snochowska-Gonzalez
 badaczka niezależna claudia.snochowska.gonzalez@

gmail.com

Mgr Andrzej Stawicki
 asystent w Instytucie Socjologii, Wydział Filozofii 
i Socjologii, Uniwersytet Marii Curie-Skłodowskiej 
w Lublinie, andrzej.stawicki@poczta.umcs.lublin.pl

Prof. UW dr hab. Robert Sucharski
 profesor nadzwyczajny na Wydziale „Artes Liberales”, 

Uniwersytet Warszawski, sucharsk@al.uw.edu.pl

Mgr Olha Tkachenko
 doktorantka na Wydziale „Artes Liberales”, 

Uniwersytet Warszawski, tkachenko17@gmail.com

Dr Kamil Wielecki
 adiunkt na Wydziale „Artes Liberales”, Uniwersytet 

Warszawski, kamil.wielecki@al.uw.edu.pl

Prof. dr hab.Wilczek Piotr
 profesor zwyczajny na Wydziale „Artes Liberales”, 
Uniwersytet Warszawski,piotr.wilczek@al.uw.edu.pl

Mgr Maria Wiśniewska
 wykładowca na Wydziale „Artes Liberales”, 

Uniwersytet Warszawski, maria_wisniewska@onet.pl

Prof. UAM dr hab. Paweł Zajas
 profesor na Wydziale Anglistyki, Uniwersytet im. 
A. Mickiewicza w Poznaniu, zajas@wa.amu.edu.pl

Uczestnicy debaty



 341

Prof. UW dr hab. Tomasz Zarycki
Instytut Studiów Społecznych  

im Profesora Roberta B. Zajonca,  
Uniwersytet Warszawski t.zarycki@uw.edu.pl

Mgr Ayur Zhanaev
doktorant w Instytucie Stosowanych Nauk Społecznych, 

Uniwersytet Warszawski, ayur_zhanaev@mail.ru

Uczestnicy debaty




